Систематическое богословие

Раздел III

Теология

Код курса: ST5101.3

Лектор: Джон Файнберг

1. Введение. (Лекция 1)

 А. Современные тенденции.

1. Нападки на классический теизм.

 а. Процесс-теизм.

 б. Открытый теизм.

 в. Некоторые евангельские богословы.

 2. Итак, в чем же суть спора?

 а. Понимание ненравственных атрибутов Бога.

 б. Понимание могущества Бога и Его владычества в нашем мире.

 Б. Божественные атрибуты.

|  |  |  |  |
| --- | --- | --- | --- |
|  **Атрибут** |  **Классический теизм** |  **Процесс-теизм** |  **Открытый теизм** |
| Абсолютность |    |    |    |
|  Абсолютное совершенство  |    |    |    |
|  Чистая актуальность  |    |    |    |
|  Детерминизм  |    |    |    |
|  Неизменность  |    |    |    |
|  Неуязвимость |    |    |    |
|  Бесконечность |    |    |    |
|  Простота |    |    |    |
|  Всеведение |    |    |    |
|  Всемогущество |    |    |    |
|  Творение *ex nihilo* |    |    |    |
|  Бестелесность |    |    |    |

 В. Модели суверенности, которые отражают основные мнения по поводу

 Божественной суверенности и использования Им власти.

1. Общая суверенность. Бог достигает общих целей, но у Него нет планов по поводу всего, что происходит; остается место для свободной воли.
* сторонники утверждают, что здесь представлен близкий Бог

 (открытый и процесс-теизм), и эта модель лучше всего согласуется

 с Писанием.

 2. Полная суверенность. У Бога есть план по поводу всего, что происходит;

 у людей есть условная свободная воля или вообще никакой свободной

 воли.

 - Оппоненты заявляют, что эта модель изображает монархического

 Бога, Которого не заботит Его творение (классический взгляд на

 Бога).

 3. Есть ли другие варианты?

II. Концепции Бога. (Лекция 2)

 А. К какому виду реальности относится Бог? Какой вид реальности имеет Бог?

1. Бог как мысленное представление.

 а. Фейербах.

 б. Фрейд.

 2. Самобытность Бога.

 а. Тиллих.

 3. Бог как Сущность.

 а. Нематериальная сущность.

 б. Материальная сущность.

 в. Материальная и нематериальная сущность.

 4. Бог без /или над существованием.

 Постмодернизм и онтотеология.

 Б. Какую роль Бог играет в нашей Вселенной?

1. Библейские образы Бога, мотивы и метафоры.
2. Образы из семейной жизни и межличностных

 взаимоотношений.

1. Бог как Отец.
2. Бог как Мать.
3. Бог как Муж.
4. Бог как Друг.
5. Бог как Возлюбленный.

 б. Образы из ремесленной жизни.

1. Бог как Пастух.
2. Бог как Художник.
3. Бог как Строитель.
4. Бог как Учитель.
5. Бог как Книжник.
6. Бог как Воин.
7. Бог как Торговец.

 в. Образы из общественной жизни.

1. Бог как Царь.
2. Бог как Судья.
3. Бог как Спаситель, Искупитель и Избавитель Своего

 народа.

2. Имманентность и трансцендентность.

3. Три модели христианского теизма.

 а. Классический теизм.

 б. Процесс-теизм

 в. Открытый теизм.

III. Существование и бытие Бога. (Лекция 3)

 А. Взгляд Писания на существование Бога.

1. Божье существование предполагается, не доказывается.

 а. Это не исключает использования или ценности

 традиционных доказательств существования Бога; это

 лишь показывает подход Писания к существованию Бога.

 б. Существование Бога предполагается как реальное

 существование за пределами разума. Бог - это не просто

 умственное представление.

 2. Свидетельства реальности Бога в Писании.

 а. Ключевые тексты:

 Филип. 2:6

 Гал. 4:8

 Римл. 1:19-20

 Евр. 11:6

 Колос. 2:9

 Исх. 3:14

 б. Бог, который действует.

 Б. Как можно охарактеризовать реальность Бога?

1. Он существует независимо от всего существующего.

 2. Он совершенен.

 3. Бог есть Дух.

 а. Библейские свидетельства.

 б. Применение того, что Бог есть Дух.

1. Он - мыслящее Существо.
2. Он невидим.
3. Он - бессмертный и нетленный.
4. Он живой.
5. Он отличается простотой.
6. Бог есть Личность.

IV. Атрибуты Бога. (Лекция 4)

 А. Вводные замечания.

1. Необходимые и случайные предикаты.

 2. Классификация атрибутов.

 Б. Ненравственные атрибуты Бога.

1. Вечное и независимое бытие Бога.

 а. Основная идея в том, что Бог в Своем существовании зависит

 только от Себя Самого.

 б. Этот атрибут включает в себя следующее:

1. Существование Бога не зависит ни от кого и ни от чего,

 кроме Него самого. Следовательно, Он никому не обязан

 Своим существованием.

 2) Бог независимо ни от кого определяет Свои решения и

 цели. Причины того, что Он делает, основываются только

 лишь на Его воле.

 3) Бог невосприимчив к тому, что происходит в мире, поэтому

 Его не волнует ничто, что бы ни происходило. Это часто

 называется неуязвимостью.

 в. Что же из этого мы можем принять?

1. Все евангельские христиане принимают первое. Это то, во что следует верить.

 2) Кальвинисты принимают второе; большинство

 арминиан, скорее всего, не согласятся с этим.

 3) Классический теизм принимает третье, в то время

 как процесс-теизм и открытый теизм с этим не

 согласны.

 г. Аргументы в поддержку атрибута вечного и независимого

 бытия Бога.

1) Независимое бытие (Ин. 5:26; Деян.17:24-25) и

 теистические доказательства, требующие

 существования необходимого существа.

2) Независимость в принятии решений и

 определении целей. Иов 42:2; Пс. 115:3;

 Дан.4:35; Рим. 9:15, 16; Еф.1:5, 9, 11; Отк.4:11

 2. Бесконечность.

 а. Основная идея бесконечности.

 Бог не имеет пределов и ничем не связан.

 б. Прояснение основного понятия.

1. Божественная бесконечность отличается от математического понятия бесконечности.
2. Бесконечность - это отдельный атрибут, или же это

 характеристика других атрибутов?

 3) Бесконечность применима к некоторым

 божественными атрибутам, но не ко всем

* безграничная власть = всемогущество
* но безграничная неизменяемость = ?

4) Качественный атрибут, не количественный.

 в. Библейские доказательства атрибута бесконечности

 Бога.

3. Неизменяемость и вездесущность.

 а. Основное определение.

* Безмерность. Бог не имеет никаких

 пространственных ограничений и присутствует

 везде одновременно.

* Вездесущность. Бог всей Своей сущностью присутствует во всех точках пространства.

 б. В каком смысле Бог отсутствует в нашей Вселенной.

1. Отсутствует физически.

 Физическое присутствие и онтологическое

 присутствие.

1. Не присутствует онтологически только лишь в

 одном месте нашей Вселенной.

 3) Не присутствует онтологически как каждая

 точка пространства, но онтологически

 присутствует.

* Это исключает пантеизм.

 4) Не присутствует морально, духовно, этически

 рядом с неверующими.

* Моральное, духовное, этическое присутствие и онтологическое присутствие.

 5) Онтологически присутствует, но вне духовного

 общения с верующими, живущими во грехе.

 6) Пребывает в верующих, но не в такой же степени,

 как в воплощенном Христе.

 в. Присутствие Бога в нашей Вселенной.

1. Онтологически присутствует в и с каждой

 точкой пространства, одновременно всем

 Своим существом.

 2) Онтологически присутствует с

 неверующими, но не духовно.

 3) Морально и духовно присутствует с

 верующими.

 4) Христос пребывает в верующих Нового

 Завета так, как это было недоступно

 верующим Ветхого Завета.

 5) Присутствует во Христе отличным

 образом от того, как Он пребывает в

 верующих.

 6) Явлен особым образом в каком-то

 конкретном месте.

 г. Поддержка/свидетельство Библии.

 4. Вечность.

 а. Основное определение.

 Бесконечность Бога означает, что Бог существует бесконечно. Он не

 имеет начала и никогда не перестанет существовать.

 б. Два концепта вечности.

 Вневременная вечность - вечное существование вне времени. Нет

 ни местоположения во времени, ни существования во времени.

 Временная вечность - вечное существование во времени. В случае

 с Богом это означает, что Его существование вечно во времени.

 Оно бесконечно простирается как в прошлое, так и в будущее.

 На основании Библии трудно сделать вывод о том, является ли

 вечность Бога временной или вневременной.

 в. Библейское учение о вечности Бога.

 Учение Писания разнообразно.

1. Бог существовал бесконечно в прошлом.
2. Бог существует бесконечно в будущем.
3. Бог существует бесконечно всегда.
4. Бог существовал до сотворения мира.
5. Божьи цели и решения берут начало до

 сотворения мира.

 6) Будучи вечным, Бог заслуживает доверия.

 7) Вечность Бога подразумевает Его суверенность и

 авторитет.

 \* пункты 5-10, т.е. атрибуты “неизменность”, “вездесущность”, “всемогущество”, “владычество” и “мудрость”, в лекции не рассматриваются.

11. Простота.

 а. Определение.

 б. Значение.

 в. Аргументы в пользу простоты Бога.

1. Простота - это логическое следствие других божественных атрибутов.

 Совершенное существо

 Самозарождение

 Простота

 Вневременная вечность

 2) Простота и Писания.

 г. Возражения против простоты Бога.

В. Нравственные атрибуты (в лекции не рассматриваются).

V. Доктрина о Троице. (Лекция 5)

 А. Введение.

1. В Писании нет текста, в котором точно формулируется доктрина о Троице. Но есть множество библейских свидетельств в поддержку этой доктрины.
2. Суть доктрины в следующем: Бог - один по Своей сущности, но существует в трех Личностях.
3. Доктрина о Троице есть только в христианстве. Но что же она означает?
4. Доктрина, сформулированная на Никейском соборе (325 г. н.э.) и Константинопольском соборе (381 г.н.э.), включает в себя следующие семь утверждений:
	* + 1. Бог Отец - это Бог во всей полноте.
			2. Сын - это Бог во всей полноте.
			3. Святой Дух - это Бог во всей полноте.
			4. Отец не есть Сын.
			5. Отец не есть Святой Дух.
			6. Сын не есть Святой Дух.
			7. Существует только один Бог.

5. Какие же возникают вопросы, когда речь идет о доктрине о Троице?

а. Учит ли Библия доктрине о Троице? Если да, то как?

б. Как церковные соборы пришли к понятию Троицы (в том виде, в каком оно сформулировано), которое стало основой ортодоксальности в истории церкви?

в. Принимая во внимание Писание и историю формирования этой доктрины, что же мы все-таки утверждаем, когда заявляем о доктрине о Троице?

г. На первый взгляд кажется, что доктрина содержит в себе логическое противоречие. Как мы можем показать, что это противоречие - только кажущееся?

 Б. Писание и доктрина о Троице.

1. Есть только один Бог.

 Втор. 6:4; Исх. 3:13, 14; Втор. 4:35, 39; Пс. 86:10;

 Ис. 43:10; 45:5,6, 21-22; 46:9; Марк. 12:29,30; Иоан. 17:3;

1Кор. 8:4-6; Ефес. 4:3-6; Иак. 2:19

 2. Свидетельства множественности Бога.

 а. Намеки в Ветхом Завете на множественность Бога.

1. Элохим, множественное число.

а. Обычно используется с глаголами в единственном числе.

б. Иногда используется с глаголами во множественном числе. Быт. 20:13; 35:7; 2 Цар. 7:23

в. Иногда используется с местоимением во множественном числе. Быт. 1:26; 3:22; 11:7; Ис. 6:8

 2. В некоторых текстах ВЗ подразумевается, что у

Яхве есть сын (Псалом 2 и Притчи 8), но

 говорится ли в них о том, что этот сын - Бог?

 3. Упоминание об Ангеле Господнем как о Боге.

 Быт. 16:7-13; 22:15-16; 31:11,13; Суд. 13:6-22;

 Исх. 3:2-6

 4. Упоминание о Мессии как о Боге.

 Ис. 9:6-7; Иер. 23:5-6; Мих. 5:2

 5. Упоминание о Духе Божьем.

 Быт. 1:1-2; Числ. 24:2; 27:18; Пс. 50:13;

 Ис. 48:16; 61:1; 63:7, 10; Аг. 2:4

 6. Тексты, в которых имя Бога и понятие

 божественности связывается с несколькими

 лицами.

 Ис. 48:16; 61:1; 63:7-14; Аг. 2:4, 5, 7

 б. Намеки в Новом Завете на множественность Бога.

1. Бог Отец - Бог во всей полноте.

 Матф. 6:25-26

 Матф. 27:46

 Иоан. 6:27

 Гал. 1:1-3

 1Кор. 8:6

 1Тим. 2:5

 2. Иисус Христос - Бог во всей полноте.

 а. Тексты, говорящие о божественности Христа.

 Иоан. 10:29-30

 Колос. 1:15

 Колос. 2:9

 Евр. 1:3

 б. Имена Бога и титулы, применительно ко

 Христу.

 Иоан. 1:1

 Иоан. 1:18

 1Иоан. 5:20

 Тит. 2:13

 Матф. 16:63-64

 Филип. 2:10-11

 1Коринф. 2:8

 Пс. 23:8-10

 Откр. 1:17

 Ис. 44:6

в. Авторы Нового Завета приписывают Ему атрибуты, которые принадлежат только Богу.

 Евр. 13:8

г. Иисус совершает дела, которые может делать

только Бог.

 Иоан. 10:28

д. Авторы Нового Завета связывали с Иисусом тексты Ветхого Завета, говорящие о Боге и Божьем Сыне.

 Пс. 2:7

 Пс. 109:1

 Деян. 2:34-35

 е. Христос удостаивался поклонения,

 которого может быть достоин только Бог.

 Деян. 14:14-15

 Откр. 22:8-9

 Иоан. 5:23

 3. Святой Дух - Бог.

 Деян. 5:4

 Деян. 28:25-26

 4. Отец, Сын и Святой Дух - отдельные Личности.

 Матф. 3:16

 1 Петр. 1:1-2

5. Однако при этом Отец, Сын и Святой Дух - одно.

 Иоан. 10:29-31

 Иоан. 14:9

 Иоан. 17:21

 2Коринф. 3:17

 1Коринф. 3:16

 1Коринф. 2:10-11

 6. В Новом Завете подразумевается равенство всех трех.

 В. История и доктрина о Троице.

1. Тертуллиан, 160-225 г.н.э.

 2. Монархианство: динамисты и модалисты.

 ЗАПАД = ЕДИНСТВО БОГА

 ВОСТОК = ОТЛИЧИЕ КАЖДОЙ ЛИЧНОСТИ БОГА

Павел I Самосатский, епископ Антиохийский в 260-268 гг; отрицал божество Иисуса Христа и на Антиохийском соборе (268 г.) был осужден как еретик. Последователи его составили секту, названную по его имени павлианами. Секта существовала до IV века.

Савеллий - епископ Птолемаиды, еретик и сектант. Учение Савеллия представляет полнейшее развитие системы монархиан-модалистов; он первый ввел третье Лицо Святой Троицы, Святой Дух, в круг своего созерцания и таким образом закончил их учение.

Ноэт - антитринитарий-модалист, родом из Смирны, был первоначально пресвитером, но около 230 г. на соборе пресвитеров был осужден за ересь. Ноэт считается духовным отцом патрипассиан.

 3. Ориген (185-254 н.э).

Г. Формулировка доктрины о Троице.

1. Существует только один Бог
2. Одна божественная сущность (ousia) явлена в трех различных Личностях, ипостасях (prosopoi).
3. Три личности, ипостаси, соединяются в одной божественной природе, сосуществуют одновременно друг с другом как отдельные сущности

 или личности.

 4. На основании всего вышесказанного мы можем также сказать, что

 Отец, Сын и Святой Дух равны онтологически.

 5. Есть отличие между “онтологической” или “имманентной” Троицей, с

 одной стороны, и “экономической” Троицей - с другой.

 6. Что касается онтологической Троицы, то церковь исторически

 утверждала о том, что Сын - извечно рожденный, а Дух - извечно

 исходящий. Эти утверждения неоднозначны.

VI. Деяния Божьи.(Лекция 6)

 1. Установления Бога.

1. Определения.

 а. Используемые термины.

1. Термины Ветхого Завета.

 а. 'etsah - совет

 Иов 38:2; Ис. 14:26; 46:11

 б. sod от yasad - сидеть вместе в размышлении

 Иер. 23:18,22

 в. mezimmah от zamam - размышлять, намереваться

 Иер. 4:28; 51:12; Прит. 30:32

 г. chaphets - наклонность, предпочтение

 Ис. 53:10

 д. ratsom - угодить, обрадовать

 Пс. 50:19; Ис. 49:8

 2) Термины Нового Завета.

 а. boule - установление в общем, но указывается, что

 установление основано на совете и размышлении.

Деян. 2:23; 4:28; Евр. 6:17

б. thelema - применительно к совету Бога. Слово подчеркивает

преднамеренный, а не совещательный элемент Божьего совета.

 Ефес. 1:11

в. eudokia - акцент в этом слове сделан на свободу Божьего намерения и на радость, с которой Он их исполняет.

 Матф. 11:26; Лук. 2:14; Ефес. 1:5, 9

 3) Значение: “Это - Его вечное намерение, соответствующее

 Его воле, посредством которого Он предопределил все, что

 происходит, для Своей славы”

 (из Вестминстерского Краткого Катехизиса).

 2. Объяснение природы божественного установления и презентацию того, как

 различные формы теизма понимают идею божественного установления,

 можно прочитать в I Главе книги “Нет подобного Ему”.

 3. Различия между Божьей волей и установлением.

 а. Наставительная Божья воля.

 б. Декретная Божья воля:

* совершенная
* тайная
* нежеланная

Совершенная воля

Несовершенная воля

 Ефес. 1:11

 в. Божьи желания.

 4. Установление и свобода.

1. Концепция свободы.

 а. Фундаментальное понятие индетерминизма.

 б. Фундаментальное понятие детерминизма.

 в. Формы индетерминизма и определения

 свободной воли с точки зрения индетерминизма.

1. Абсолютная свободная воля - использование

 способностей, чтобы уметь выбирать то, что

 хочется, и переводить этот выбор в поступки без

 каких-либо внешних ограничений (как со стороны

 Бога, так и со стороны земных властей), из-за

 которых оказывалось бы невозможно делать то,

 что хочется.

 Чтобы быть абсолютно свободным, человек

 должен не только быть способным избирать то,

 что ему хочется, но и поступать в соответствии

 со своими желаниями, без какого-либо влияния -

 как извне, так и изнутри.

 2) Либертарная свободная воля.

 2. Формы детерминизма.

 а) Фатализм.

 б) Крайний детерминизм.

 в) Парадоксальный детерминизм.

г) Умеренный детерминизм.

Подлинно свободное действие человека обусловлено

причинами и условиями, которые непреодолимо склоняют волю

до тех пор, пока причины не связывают волю.

Компатибилизм - учение о том, что свобода

 воли совместима с детерминизмом.

Иак. 1:14

5) Установление и зло.

1.Божье провидение.

1. Определение “провидения”.

 2. Модели провидения.

 а. Модели провидения общей суверенности.

1. Традиционные арминианские модели.

 2) Модели индетерминизма.

 3) Модель открытого теизма.

 б. Модели провидения частной суверенности.

1. Крайние детерминистские модели.

 2) Парадоксальные детерминистские модели.

 3) Умеренно детерминистская модель.

 3. Модель провидения общей суверенности/индетерминизма.

 а. Библейские размышления.

 Матф. 23:37

 б. Философские аргументы.

1. Свободная воля несовместима с

 детерминизмом.

 а) Основной аргумент.

 б) Быть свободным и быть

 способным поступить иначе.

 2) Детерминизм отменяет

 нравственную ответственность.

 4. Модель провидения частной суверенности/умереннный

 детерминизм.

 Свобода человека с точки зрения модели провидения

 общей суверенности.

 а. Библейские/богословские аргументы.

1. Значение и важность Еф.1:11

 Филип. 2:12-13

 2) Возражения индетерминистов.

 Еф.1:11

 Еф.1:9

 3) Аргументы детерминистов.

 б. Философские аргументы.