Систематическое богословие

Раздел II

Библиология

Код курса: ST5101.2

Лектор: Джон Файнберг

1. Введение.

 А. Определение.

 biblios

 logos

 Б. Место библиологии в систематическом богословии.

1. Библиология - это фундаментальный раздел богословия. Библия - это основа для формирования доктрин, но мы должны быть уверены, что она безошибочна и надежна. Поэтому изучение богословия и начинается с изучения Библии как источника богословия - того, что Библия говорит о самой себе, и того, что известно о Библии из других источников.

Полученные выводы будут определяющими для дальнейшего формирования систематического богословия.

 2. Библиология имеет определяющее значение для систематического

 богословия. Представления человека о Библии в значительной степени

 определяют, какого богословия он будет придерживаться.

II. Доктрина об откровении.

 А. Определение откровения.

 1. Изучение слов в оригинале.

 а. Ветхий Завет.

 б. Новый Завет.

 2. Определения.

 Почему трудно дать определение?

 а. Развернутое определение.

 Шедд: “Откровение - это любое знание, которое пришло от Бога

 по Его инициативе”.

 б. Более узкое богословское определение.

 1) Шаффер: “Божественный акт сообщения человеку того, что

 иначе он узнать никак не сможет”.

 2) Тиссен: “Деяние Божие, посредством которого Он открывает

 Себя или сообщает истину Своему творению, которая иначе

 осталась бы непознанной”.

 в. Замечания по поводу определений.

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
|  | До завершения канона | После завершения канона |
| Форма |  |  |
| Содержание |  |  |
| Время /периодичность  |  |  |

Б. Необходимость откровения.

1. Природа человека.

а. Человек был сотворен наделенным способностью иметь общение с Богом. В Эдемском саду человек общался с Богом напрямую. Поэтому для человека естественно получать такое откровение, и сама природа человека говорит о его необходимости.

 2. Природа Бога вынуждает Его открывать Себя.

 а. Бог вездесущий, святой, любящий, благой и всезнающий.

 б. Будучи всезнающим, Он знает наши нужды. Будучи святым, Он не

 может оправдать грех и иметь общение с падшим человеком. Будучи

 любящим и благим, Он желает спасти человека и сообщает ему об

 этом. Будучи всемогущим, Он способен донести до человека

 откровение, в котором тот нуждается.

 В. Ключевые доктринальные термины.

 1. Откровение.

 Откровение - это прямое божественное воздействие, сообщающее

 истину от Бога человеку; процесс, в результате которого Бог

 открывает некую истину.

 2. Богодухновенность.

 Богодухновенность - это прямое божественное воздействие, в

 результате которого истина облекается в письменный вид, чтобы

 быть понятой другими людьми.

 3. Озарение.

 Озарение - это процесс, посредством которого Бог действием Духа

 Святого раскрывает человеку значение уже написанного ранее

 Писания.

 1 Петра 1:10

 Луки 24:27

 Г. Формы откровения.

 1. Основные различия.

 а. Откровение подразделяется на две большие категории: общее и частное откровение. Иногда эти категории называют

 естественным и сверхъестественным откровением, или

 первоначальным и сотериологическим.

 б. Различие делается главным образом на основании того, каким

 образом откровение сообщено человеку. Также оно

 основывается на природе сообщаемой информации.

 в. Разница между общим и частным откровением.

 2. Общее откровение.

 а. Формы общего откровения.

 1) Через природу или сотворенный мир.

 2) Через сущность и природу человека.

 3) Через провидение и деяния Бога:

 а) В сохранении и поддержании жизни на Земле.

Колоссянам 1:17

 б) В исполнении Его замысла в истории.

Даниила 4:31

 б. Границы общего откровения. Что можно узнать из

 общего откровения?

 Римлянам 1:32

 в. Факторы, ограничивающие эффективность

 общего откровения.

 1) Из-за своей испорченности человек

 не принимает это откровение.

 2) Общее откровение не включает в себя

 Божье Слово.

 г. Эффективность общего откровения.

1. Общее откровение не говорит о пути спасения. В нем говорится о том, что есть Бог с определенными атрибутами, но не раскрывается Его замысел спасения.
2. Общее откровение предоставляет достаточно

 информации, чтобы оставить человека

 без извинения.

 Вопрос: Как общее откровение может оставить

 человека без извинения, если оно не раскрывает

 пути спасения?

 Иов 33:14-18

 3) Общее откровение помогает наладить

 отношения с неверующими.

 д. Связь между общим и особым откровением.

3. Особое откровение.

а. Необходимость откровения.

б. Формы частного откровения.

1. Прямое сообщение.

 а. Прямая речь, обращенная к человеку.

 б. Сны.

 в. Видения.

 г. Божье откровение сообщается ангелами.

 д. Теофания или богоявление.

 2) Чудеса.

 Иоанна 5:36

 Иоанна 20:30

 3) Воплощенное Слово - Иисус Христос.

 Иоанна 1:14

 Иоанна 1:18

 Иоанна 14:9

 Колоссянам 1:15

 Евреям 1:1-2

 4) Священное Писание.

III. Доктрина богодухновенности.

 а. Вопрос о методе.

 б. Определение.

 1. Термин “вдохновлять” или “вдохновение”.

 а. От латинского слова, означающего “вдыхать”. К сожалению,

 это слово ведет к неверному пониманию процесса

 вдохновения.

 б. Греческое слово theopneustos не означает “Бог вдохнул”. Такое

 значение подразумевает идею о том, что Библия - это нечто уже

 существующее, куда Бог вдохнул некий смысл, или то, через что Он говорит.

 в. Также это слово не означает идею о том, что “Бог дышит”.

 Тогда бы следовало считать, что эта книга передает дыхание

 Бога всякому, кто с ней соприкасается.

 г. Все упомянутое до этого несет в себе активную коннотацию.

 В действительности Библия - это продукт Божьего

 вдохновения. Другими словами, ничто не существовало до

 тех пор, пока Бог не “выдохнул”, и, как следствие этого, не

 появилась Библия. Это означает, что Бог - автор Писания, и

 Писание - это результат Его творческого вдохновения.

 д. Понятие “вдохновение” связано не столько с авторами

 Писания, сколько с самим Писанием.

 е. Божье дыхание - символ Его власти (силы). Следовательно,

 богодухновенное Писание - это продукт Божьей силы.

в. Библейские свидетельства в поддержку доктрины.

 1. Основные библейские тексты.

 А. 2 Тимофею 3:16.

1. Контекст 2 Тимофею 3:16.
2. Текст 2 Тимофею 3:16.

 a) pasa -

 b) graphe -

 c) theopneustos -

 Б. 2 Петра 1:21 раскрывает процесс богодухновенности.

1) Контекст 2 Петра 1:21.

 2) Текст 2 Петра 1:19-21.

 В. 1 Коринфянам 2:12-13.

1) Контекст 1 Коринфянам 2:12-13.

2) Текст 1 Коринфянам 2:12-13.

 Г. Римлянам 3:1-2.

 1) Контекст Римлянам 3:1-2.

 2) Текст Римлянам 3:1- 2.

2. Другие библейские свидетельства богодухновенности.

 а. Иисус и Писание.

1. Характер Евангелий.

 2) Иисус верит, что Писание - это Божье Слово.

 Матф. 4:4; Втор. 8:3; Ин. 6:45; Матф.19:1-12; Мк.7:9-13

 3) Иисус цитирует Писание в ответ на искушение сатаны.

 4) Иисус говорит: “Написано…”.

 5) Иисус и закон. Матф. 5:17-18.

 6) Иисус исполняет пророчества:

 а) Примеры.

 7) Иисус цитирует пророчества о последнем времени.

 8) Иисус верит, что персонажи Ветхого Завета на самом деле

 жили, а события действительно происходили.

 9) Иисус постоянно цитирует Писание, чтобы

 подтвердить аргумент или даже рассказать притчу.

 10) Иисус и Ев. от Иоанна 10:34-35.

 11) Иисус и богодухновенность Нового Завета.

 б. Свидетельства библейских авторов.

1. Ветхий Завет:

 а) “Так говорит Господь”, “И было к нему слово

 Господне”.

 б) Часто получали повеление записать в книгу

 последующие слова.

 в) Написанные “перстом Божиим”.

 г) Иеремия 1:9, 23:16,22.

 д) Закон Моисея - Слово Божие.

е) Свидетельство о том, что другие книги Ветхого

 Завета - это Слово Божие.

 ё) Захария 7:12.

 2) Новый Завет о Ветхом Завете:

 а) “Написано”.

 б) Деяния 28:25-27 и 1 Петра 1:10-12 - Действие

 Святого Духа.

 в) Авторы Нового Завета цитируют авторов

 Ветхого Завета.

 (1) Римлянам 9:17 - Исход 9:16

 (2) Евреям 3:7 - Псалом 94:7

 (3) Деяния 13:34-35 - Псалом15:10 и

 Исайя 55:3

 (4) Матфея 19:4 - Бытие 2:24

 (5) 1 Коринфянам 6:16 - Бытие 2:24

 (6) Галатам 3:8 - Бытие 12:3

 (7) Деяния 4:25 - Псалом 2:1

 (8) Римлянам 15:9 - Пс. 17:50, Втор.

32:43, Пс. 116:1, Ис. 11:10

 3) Новозаветные авторы о Новом Завете:

 a) Уверенность, что они записывали Слово Божие.

 б) Признание авторитета других авторов.

 в. Более полная формулировка доктрины и выводы.

 1. Источник Писания - Бог.

 2. Результат - Божье Слово.

 3. Все Писание - это Божье Слово.

 4. Писание было также написано людьми с применением языка,

 понятного людям.

 5. Писание имеет двойное авторство.

 6. Богодухновенны сами слова Писания, а не только идеи.

 7. Писание содержит в себе много разных форм откровения и

 само по себе является еще одной такой формой.

 8. Как Ветхий, так и Новый Завет - это богодухновенное Божье

 Слово.

IV. Учение о безошибочности.

 А. Введение.

1. Консервативные богословы обычно рассматривают вопрос о безошибочности Священного Писания в контексте учения о богодухновенности. По сути, на протяжении целого ряда лет определение дословной (вербальной) полной богодухновенности включало в себя мысль о том, что словесно вдохновленный текст не содержит ошибок. Это, по крайней мере, отчасти объясняется убеждением, что богодухновенный текст должен быть безошибочен. В последнее время евангельские христиане (богословы) ставят под сомнение именно это убеждение ( о том, что богодухновенность автоматически подразумевает безошибочность).
2. Сегодня есть люди, которые, по тем или иным причинам (как мы увидим), отрицают то, что богодухновенный текст должен непременно быть безошибочным. Фактически они утверждают, что Библия богодухновенна, авторитетна и даже непогрешима, но не безошибочна.
3. Сторонники такого взгляда - возрожденные христиане. Некогда они были убеждены в полной безошибочности Писания, но потом изменили свое мнение. Несмотря на это, они - спасенные люди.

Современные евангельские оппоненты сторонников учения о безошибочности Писания НЕ заявляют, что в Писании ошибочно все. Они даже не настаивают на ошибочности всех фактических утверждений. Они лишь указывают на некоторые ошибки в фактическом материале.

 Б. Определение безошибочности.

1. Требуется определение, не позволяющее поставить под сомнение вопрос о безошибочности Священного Писания. Иначе говоря, это определение должно быть применимо к любой книге.
2. Предлагаемое определение.

 А. Теории истины.

1. Теория соответствия (корреспондентская теория).
2. Теория когерентности ( теория отсутствия логических противоречий).

 Упражнение:

1. Нынешний король Франции совершенно лысый: у него нет волос на голове.
2. Нынешний король Франции носит ночной колпак, чтобы голова не мерзла, когда он спит.
3. Нынешняя королева Франции поцеловала лысину на голове нынешнего короля Франции.
4. Королевский цирюльник подстриг волосы на голове нынешнего короля Франции, потому что волосы уже закрывали ему глаза.

 Б. Библейская теория истины?

 3. Применение определения к Библии.

 В. Библейские доказательства безошибочности текста.

1. Прямые библейские утверждения.

 а. Иоанна 10:34-36.

 б. Другие тексты.

 2. Посредством умозаключений.

1. Все Писание - это результат Божественного вдохновения. Он его изрек, посему все Писание - это Его Слово.
2. Святой Дух, таким образом, руководит написанием текста Библии, так что написанное земными авторами есть истинное Слово Божие.
3. Безошибочность означает истинность.
4. Бог не лжет.
5. Так как Писание - это Божье Слово, а Бог не лжет, и так как истинный текст - это безошибочный текст, то Библия, как Божье богодухновенное Слово, также является безошибочной.

Г. Почему некоторые евангельские христиане отвергают факт безошибочности Писания? Основные причины для отрицания безошибочности:

1. Возражение № 1. Само Писание не подтверждает мнения о безошибочности.

Перепись Давида;

Притча о горчичном зерне;

 Ответ на возражение № 1.

 2. Возражение № 2.

 Писание непогрешимо и авторитетно в вопросах вероучения, но не в

 аспекте фактического материала.

 а.

 б. Разные формулировки.

1. Даниэль Фуллер. “Взгляд Б.Б. Уорфилда на веру и историю”, 1967.

 а) Фуллер отмечает, что признание Уорфилдом дословной

 полной богодухновенности Писания, о которой со всей

 очевидностью свидетельствуют стихи Писания, привело

 его к выводу о том, что все библейские утверждения,

 независимо от того, умудряют ли они во спасение или

 сообщают сведения из области ботаники, истории и т.д.,

 одинаково верны. Фуллер предложил так называемый

 “незначительный корректив”.

б) Он выделял два вида Писания - богооткровенное и

 небогооткровенное. Богооткровенное Писание

 абсолютно безошибочно; небогооткровенное - нет.

 Фуллер заявлял, что Библия утверждает свою

 безошибочность не в отношении текста в целом, а в

 отношении содержащегося в нем учения по

 “богооткровенным” вопросам. Следовательно, понятие

 “безошибочности” в данном случае распространяется

 исключительно на “богооткровенную” часть.

в) Фуллер заявляет, что богооткровенным следует считать

то библейское знание, которое никогда не стало бы

доступным человеку, если бы его не открыл Бог.

Небогооткровенное знание - это знание, которое человек

способен постичь без Божественного откровения.

г) Под категорию “богооткровенного” попадает нефактический материал Библии, не поддающийся верификации или фальсификации. Категорию “небогооткровенного” составляет эмпирический, фактический материал (научные, исторические и пр. факты).

 2) Стивен Дейвис. “Дебаты о Библии”.

Разграничивает понятия безошибочности и непогрешимости. Библия безошибочна тогда и только тогда, когда она не содержит ложных или дезориентирующих утверждений ни по одной теме. Библия непогрешима тогда и только тогда, когда она не содержит ложных или дезориентирующих утверждений ни по одному вопросу веры в практической христианской жизни.

3) Беркли Майкельсен (Mickelsen). “Собственный подход Библии к авторитетности”. - Непреложность Библии.

а) По вопросу о безошибочности Майкельсен высказывается так:

 “Определение безошибочности текста зависит от

 избранного критерия безошибочности (античного/древнего

 или современного). Это объясняет, почему полемика по

 проблеме безошибочности не вносит в саму проблему

 никакой ясности”.

 б) Предложение Майкельсена: “Разумнее сосредоточить

 внимание не на отрицательных моментах (чего Библия НЕ

 делает, т.е. “допускает какие-либо ошибки”), а на

 положительных. Библия наставляет в истине. Истина здесь

 сообщается таким образом и в такой манере, в которой она

 передавалась в древние времена”.

 в) Через всю статью Майкельсена красной нитью проходит

 мысль об авторитетности и непреложности Священного

 Писания.

 г) Майкельсен говорит: “Насколько авторитетны для нас

 сегодня библейские истины? Когда посредством

 правильного толкования мы должным образом воплощаем ее

 в жизнь, Библия излучает авторитет”.

 Ответы на возражение № 2.

 3. Возражение № 3.

 Безошибочность - вывод, сделанный на основании целого ряда стихов

 Писания.

 Ответы на возражение № 3.

 4. Возражение № 4.

 “Человеческий фактор” в Священном Писании подразумевает неизбежность

 ошибок.

 Ответы на возражение № 4.

 5. Возражение № 5.

 Необходимость “приспособления” Божьего Слова для восприятия его

 человеком подразумевает неизбежность ошибок.

 Ответы на возражение № 5.

 6. Возражение № 6.

 Безошибочными всегда признавались только автографы (оригинальные

 рукописи).

 Ответы на возражение № 6.

 7. Возражение № 7.

 “Безошибочность” определить невозможно. Следовательно, следует

 отказаться и от самого термина, и от соответствующего понятия.

 Ответы на возражение № 7.

 8. Возражение № 8.

 Следует вернуться к основным призывам реформаторов.

 Дэвид Хаббард. Хаббард призывал вернуться к вопросам,

 центральным для реформаторов. Они подчеркивали внутреннее

 свидетельство Духа об авторитете Священного Писания, что Писание

 отдельно и в отрыве от церковных традиций самодостаточно, что

 Библию следует толковать, используя язык и контекст самой Библии,

 и особенно, что Библия представляет собой непреложное правило

 веры и практической христианской жизни.

 Ответы на возражение № 8.

 9. Возражение № 9.

 Безошибочность не является эпистемологической необходимостью.

 Кларк Пиннок говорит, что мы часто слышим такой аргумент:

 “Если Библия ошибочна хотя бы в одном моменте, как можно

 доверять ей целиком?”, и это неправильно. Библии можно

 доверять даже при наличии в ней каких-то ошибок. По его

 словам, весьма маловероятно, что впасть в отступничество нам

 не дает мнение по поводу безошибочности.

 Кларк Пиннок также говорит, что мнение о небогодухновенности

 Библии по причине имеющейся в ней хотя бы одной ошибки

 открывает двери для целого ряда дискредитирующих Библию

 теорий, которые ( в случае выявления небольшой ошибки) ведут

 к либерализму. Пиннок считает, что с нашей стороны было бы

 разумно не впадать в либерализм по вопросу о богодухновенности

 с такой легкостью.

 Ответы на возражение № 9.

 10. Возражение № 10.

 Безошибочность не является логическим следствием

 богодухновенности.

 Кларк Пиннок считает, что, несмотря на то, что безошибочность,

 казалось бы, логически вытекает из факта богодухновенности

 Писания, увидеть должное основание для подобного вывода не

 так-то просто. По словам Пиннока, Бог передает нам Свое Слово

 через подверженных ошибкам людей, и из этого не следует, что

 Библия должна быть иной.

 Ответы на возражение № 10.

 11. Возражение № 11.

 Убежденность в безошибочности не всегда приносила для

 евангельских христиан добрый плод.

 Дэвид Хаббард пытается показать, что убежденность в

 безошибочности Писания не всегда давала наилучшие

 результаты. Главное недовольство Хаббарда, например,

 вызвано тем, что подобная убежденность заставляет

 людей с опаской относиться к научным данным, которые

 отнюдь не всегда направлены против Библии.

 Ответы на возражение № 11.

 12. Возражение № 12.

 Безошибочность и история - Роджерс и МакКим.

 Ответы на возражения № 12.