**ПЛАН-КОНСПЕКТ**

“История предшественников евангельского движения в России”

Код курса: HS 205

Лектор: Каретникова М.С.

**Лекция 1. Особенности появление христианства на Руси**

**1.1. Введение. Восток и Запад до крещения Руси.**

Учебник по курсу "Альманах по истории русского баптизма"

Принятие христианства - 988 год князь Владимир (Красное Солнышко)

Как христианизировался восток ?

Когда Владимир принимал христианство, Римская империя была разделена на западную и восточную. В основе этого деления лежат две древние культуры.

Два города стали центрами первого христианского правителя Константина.

Константин не хотел делать столицу в Риме , там было язычество и его противники. Он выбрал маленький город Византию, она стала его столицей. Так было не долго, в 395 году Феодосий посадил двух императоров. Две столицы, разделили земли, они пошли совершенно разными путями, такой промысел.

На западе Рим пал в 476 году.

Рим непрерывно выдерживал нападения варваров. Почему Рим пал?

Никогда никакие великие перевороты не происходят по причинам экономическим.

П.Я. Чаадаев сказал удивительные слова:

"Материальные обстоятельства никогда не бывают первопричиной крупных исторических событий".

В основе всегда лежат религиозные причины.

Почему пал Рим? Из-за христиан. Появилась живая вера в живого Бога, когда пала религия Рим, пал и Рим.

Закон: Ни одно государство не может пережить гибели своих богов. (гибели своей идеологии).

С этой верой не могли конкурировать никакие рукотворные боги.

Что происходит с Западом дальше? Рим пылает. Император убит.

Какую позицию занимает церковь? Великое , неизбежное и единственное решение. Церковь открывает объятия варварам-завоевателям.

Начинается великая христианизация народов: cсаксонских, английских, германских племен.

Миссионерская деятельность.

История миссий - самое увлекательное чтение.

В Ирландии Патрик выходил на лужайку перед дворцом короля и кричал: "Кто хочет слушать о живом Боге?"

Королева Франции побуждала своего воинственного мужа стать верующим. Он потерпел поражение от врагов и помолился Богу. Пообещал привести народ к Богу, если Он даст ему победу. Король обратился к народу.

Христианизация Европы, Скандинавии, Америки.

Кругосветные путешествия. Жажда денег и власти.

Колумб, Васка да Гама, Магеллан.

Двоевластие в Европе.

Власть Папы и королей. Двоевластие предоставляет возможности для свободы.

Структура востока была совсем иная.

Византия на 1000 лет переживет Рим. Почему пала Византия?

Византия пала по религиозным причинам. Халкидонский собор (о двух природах Христа), и были монофизиты , которые составляли большинство.

Разделились внутри империи, когда будут арабские завоевания, эти территории будут захвачены.

Библейское правило: "Дом ,разделившийся сам в себе, не устоит".

Взята турками. Сейчас это Стамбул.

Восточная часть не была миссионерски настроена. На Западе было миссионерство, потому что у них не было выбора.

Деяния Апостолов - движение на Восток : Эфиопия, Персия, Индия (в первые века).

 Византийская империя приобрела для христианства только Русь.

**1.2. История появления текстов Писания. Кирилл и Мефодий.**

Князь Владимир принял христианство , и весь народ принял. Но это не было особенностью.

Особенность в братьях Кирилле и Мефодии.

На территории Европы было несколько государств, которые тяготели к России, а не к Европе. На территории нынешней Чехии, Словакии было большое государство Моравия.

Моравские братья.

Там был умный князь Ростислав, который обратился к византийскому императору с особенной просьбой. Он просил прислать крестителей и учителей для его народа, который хочет принадлежать к Востоку, а не к Западу.

У немцев был свой мотор, который называется "На восток", а эти народы не хотели быть под немцами. Поэтому они не хотели принимать веру от немцев.

Византийский царь дал согласие и нашел людей. Нельзя было посылать епископов, архиепископов.

Он послал учителей Кирилла и Мефодия.

Знали греческий и славянский.

Они перевели на славянский язык Евангелие, для которого они составили азбуку (не было алфавита, были черты и резы)

Ни черта не знает = ни одной буквы не знает

Описание этого чуда.

Монах по имени Храбр сопоставлял создание азбуки греческой и славянской:

*"Не было у греков особых письмен для своего языка, но записывали свою речь финикийскими письменами. Потом же пришел Паламед и, начиная с "альфы" и "беты", нашел для греков лишь 16 букв. Кадм из Милета прибавил к ним еще три буквы... И так многие за многие лета едва собрали 38 письмен. Потом же, когда прошли многие годы, по Божьему повелению нашлось 70 мужей, которые перевели Писания с еврейского на греческий.*

*А для славян один святой Константин (Кирилл) и письмена создал, и книги перевел за немногие годы, а они - многие и за много лет: семеро их создали письмена, а семьдесят - перевод. И потому еще славянские письмена более святы, что создал их святой муж, а греческие - язычники, эллины.*

*Такое знание, братья, дал Бог славянам, а Ему и слава, и честь, и власть ныне, и присно, и во веки веков. Аминь"*

У братьев было особое убеждение: каждый народ должен иметь Писание на своем языке.

Входили в противоречие с официальной католической позицией, что нужно только на трех языках переводить: еврейский, латинский и греческий.

*"Не идет ли дождь от Бога равно на всех? Или солнце. И как же не стыдно вам учить только на трех языках, а прочим всем племенам быть слепыми и глухими?!"*

Рассматривали перевод как активное служение Богу.

Кирилл был младший, но главных из двух братьев.

Мефодий был созерцателем и мечтателем.

Кирилл строго писал своему более созерцательному брату:

*"Ты же очень возлюбил Гору (Афонский монастырь), но не смей ради Горы оставить свое учительство, ибо чем иным ты можешь лучше достигнуть спасения?"*

Это он говорил под влиянием апостола Павла, великого учителя народов.

Кирилл избрал делом своей жизни - проповедь христианского учения людям, которые не знали его.

История перевода - увлекательная тема.

Многих не было, некоторые слава приобретали новое значение.

Примеры:

"слуга" от слова "слух", слышишь и делаешь.

"соль "раньше означало горечь, печаль, слезы.

"свет" для славян веселье, смех.

"молиться" - значение мантры.

"спаситель" - спасами называли славянских богов.

"соблазн "- то, что идет с мечом внутри.

Один западный кардинал побывал в России в 15 веке. *"Русские до того сблизили свое христианство с язычеством, что трудно сказать, что преобладало в образовавшейся смеси".*

Епископ Краковский пишет: *"Народ Христа лишь по имени признает, а по сути отрицает"*.

Писатель Лесков замечает : "Русь была крещена, но не просвещена".

Бердяев спрашивает : "Прошла ли Россия христианизацию?"

Один из иерархов зарубежной православной церкви сказал: "Русская церковь веками скрывала от народа лик Христа".

А.В. Карев: *“Можно с уверенностью сказать, что более благоприятной почвы для посева семян Евангелия трудно найти в истории христианства. Православие породило в русском народе великое богоискательство, какого не знал и не знает ни один народ мира. Православие покрыло русскую землю тысячами монастырей и скитов, в которых искали спасения своих душ около ста тысяч монахов и монахинь. Но одного не давало православие русскому народу — знания Библии. А пытливый ум богоискателя не может быть удовлетворен одним великолепием храма и службы в нем”.*

Судьба перевода

Кирилл умер когда ему было 42 года, до смерти хотел обезопасить свой труд, нужно было, чтобы он был признан Папой

В окрестностях Херсона нашел могилу, на которой был изображен якорь -символ спасения.

Он посчитал, что нашел могилу Климента Римского, эти кости он перенес в Рим. Торжественно внесли мощи, а за ними внесли перевод. Папа на радости благословил и мощи, и перевод.

Мефодию пришлось в тюрьме побывать. Ученики были гонимы и избиваемы, они попали в Болгарию, где их хорошо приняли. В Болгарии празднуется день Кирилла и Мефодия, как праздник начала славянской письменности. Через Болгарию дошел текст перевода до Руси.

Русь получила за 100 лет до крещения Руси, Писание на понятном, народном языке.

Другие народы получат переводы на своем языке во время Реформации.

В 1380 году Уиклиф. Мартин Лютер 1520 год.

Христианство на Русь пришло двумя потоками:

1) появление Божьего Слова, которое стали читать

2) крещение от Византии

Это великая особенность.

Путешественники по Древней Руси оставляли записи, что посреди диких племен на Руси живут удивительные христианские семьи, которые являются светом для всей округи.

Менялся облик этих людей.

Дикие древляне и кроткие поляне.

**1.3. Византия и Русь. Князь Владимир.**

Профессор Бачинин

Евангелизм и Византизм - два потока.

Мы посвятим время изучению евангелизма в России. Византизм нам известен.

Дмитрий Поспеловский " Православная Церковь в истории Руси, России и СССР. Учебное пособие. М.: ББИ, 1996. 403 с.

*"Почему богатейшая культура Византии не посеяла семян достаточно глубоко в русскую почву? Чтобы они могли пережить все невзгоды и дать долгосрочные всходы, не уступая средневековому развитию Западной Европы.*

*Тот пакет культуры, мысли, знаний, который получила Русь готовым во всем колоссальном объеме, оказался ей не по зубам. Культура Рима стояла на гораздо более низкой ступени, чем Византия.*

*Поэтому на Западе развитие было более гармоничным и постепенным, а Русь единым махом получила доступ к сложнейшей Византийской государственной административной системе, детально разработанной юридической структуре, системам социальной защиты, общественного обеспечения, сложной структуре образования, системам мышления, философии, богословия. Все это свалилось, как гром среди ясного неба, на детскую голову русичей.*

*Это было бы, как если бы отправить семилетнего ребенка не в первый класс школы, а сразу в университет.*

*Этот пакет застрял в горле Руси на многие столетия. Он очаровывал и зачаровывал, но не осмыслялся. Отсюда наше обрядоверие. Все обряды, каждая йота богослужения, полученная от греков. воспринималась как абсолют и нерушимая догма.*

*Отсюда характерная статичность нашего Православия. Отсюда раскол 17 века. Отсюда длящаяся и по сей день подозрительность ко всякому новшеству в Православии вообще, но в особенности в русской его разновидности, даже когда это новшество на самом деле является возвращением к святоотеческому учению".*

 Д. Поспеловский

Была ли возможность читать на славянском язык? Была. Можно было купить. Цена одной коровы.

Киевская Русь была чудом.

В школе учили по Псалтири. Азбука представляло собой исповедание.

Княгиня Ольга, самостоятельно приняла крещение.

Санников пишет, как было принято христианство.

*"Первой известной христианкой в Киевской Руси стала княгиня Ольга, жена князя Игоря.... Она была простой русской женщиной, но обладавшей государственной мудростью и нравственной чистотой. Очевидно, она рано отошла от грубого идолопоклонства и приняла крещение ... в храме св. Софии"* .

Старший сын Святослав остался язычником. Семена веры воспринял князь Владимир (второй Соломон в женолюбии).

Почему он выбрал православие? За красоту.

 В Херсоне Владимир крестился потому, что он хотел взять в жены сестру византийских императоров, царевну Анну.

Князь Владимир после крещения .

Санников пишет:

*"После крещения Владимир сильно изменился. Он начал вести целомудренную семейную жизнь, обычные пиры превратились у него в помощь неимущим. Сердца современников были потрясены сказочной щедростью к простому народу. Он даже перестал казнить преступников, говоря, что боится греха ..."*

*"Принятие христианства из Византии означало для Руси вступление в сообщество восточно-христианских государств и осознание ею славянского единства".*

**Лекция 2. Первые русские богословы в Киевской Руси**

2.1. Греческое богословие. Византийское самодержавие.

Два разных основания.

Чем русское богословие отличается от богословия запада?

Греческое богословие и Византийское самодержавие - это то, что было пересажено, но это не означает, что оно было воспринято полностью. Оно было переработано.

Все особенности греческого богословия вытекают из непостижимости Бога.

Апофатическое богословие (у Бога нет качеств).

О постижимости и непостижимости.

 3000 обетований Бога.

Бог не столько ублажает, давая все для удовольствия, а наполняет нас силой.

Греческое богословие и Византийское самодержавие

Иерархия - это не есть порядок. Клир и мир.

|  |  |
| --- | --- |
| Византийское самодержавие | Греческое богословие |
| Трансцендентность власти, теократия Деспотизм, волюнтаризм, общество не вызревает изнутри, оно неестественно.Бюрократия, оторванная от жизниРодовое чувство, нет личной ответственности Боязнь человеческого фактора. Всепроникающий аскетизм.  | Непостижимость Бога. Мистическая обрядность. Ветхозаветность: Иерархия Детокрещение Храм - Дом Божий;Законничество Элементы язычества:Молитвы за умершихПоклонение святымИконопоклонениеПоклонение мощам Спасение - в обожении (совершенствовании) |

Трансцендентность - превосходит материальное, чувственное, разумное.

Власть от Бога , на востоке в Византии Константин воспринимал себя императором, как от Бога.

Теократия

Результат: деспотизм и волюнтаризм

Три особенности русского понимания значения крещения:

1) Мы получили с греческой церковной обрядностью и пышностью богослужения , мы получили Евангелия на родном языке и дети учились по псалма.

2)В народе возникло живучее убеждение, что веру мы приняли не от греков, а от Бога.

3) Возможность развиваться как в формах обрядовых, так и формах евангельских.

**2.3. Ярослав Мудрый. Митрополит Иларион.**

Первые русские богословы:

Владимир Креститель внедрил христианство как государственную религию.

Ярослав Мудрый

Владимир Мономах

Три князя, которые продвигали развитие христианства.

Ярослав Мудрый ( 1019 - 1054)

Среди таких князей был Ярослав Мудрый (1019 — 1054 годы).

Он создал при княжеском дворе настоящую средневековую академию. О нем написано: *«И любил Ярослав церковные уставы, читал их часто и ночью, и днем. И собрал писцов многих, и переводили они с греческого на славянский язык. И написали они книг множество, ими же поучаются верующие люди и наслаждаются учением Божественным... Велика ведь бывает польза от учения книжного: книгами наставляемы и поучаемы на путь покаяния, ибо от слов книжных обретаем мудрость и воздержание... Ибо кто часто читает книги, тот беседует с Богом или святыми мужами. Тот, кто читает пророческие беседы и евангельские поучения и жития святых отцов, получает душе великую пользу...»*

Какого расцвета достиг Киев при этом князе! Бурлила жизнь. Шесть дочерей были за князьями и королями Европы. Не было отставания Руси от Запада.

Притчи 11: 10-11

Как голова, так и весь народ

Построен Храм Святой Софии ( по образу в Византии)

На освящении святой Софии была прочитана проповедь, русским митрополитом Иларионом.

"Слово о Законе и Благодати" 1051 г.

*"Благословен Господь Бог Израилев, Бог христианский, что посетил народ Свой и сотворил избавление ему, что не попустил до конца твари Своей идольским мраком одержимой быть и в бесовском служении погибнуть. Но оправдал прежде племя Авраамово скрижалями и Законом, после же через Сына Своего все народы спас, Евангелием и Крещением вводя их в обновление пакибытия, в Жизнь Вечную.*

*Да восхвалим и прославим Его хвалимого ангелами беспрестанно и поклонимся Тому, Кому поклоняются херувимы и серафимы, ибо Он призрел на народ Свой. И не посланник (Его), не вестник, но Сам спас нас, не призрачно придя на землю, но истинно, пострадав за нас плотию до смерти и с Собою воскресив нас".*

Начинается традиция осмысления истории в отечественной культуре.

Иларион - мыслитель и эрудит.

Понимает историю как поступательное движение.

Он говорит о торжестве разума над тьмой невежества.

Он показывает преимущество Нового Завета перед Ветхим Заветом.

Приводит пример с Гидеоном и росой.

Сравнивает закон с рабыней Агарью, а благодать - со свободною Саррою.

Истина.

Миссионерский дух.

Благодать.

Ибо все благое от тебя на нас; все же неправедное от нас к тебе.

Ярослав Мудрый создал первый свод русских законов "Русская правда" .

Революционный шаг : впервые рассматривал холопа, как человека.

**2.3. Владимир Мономах. Кирилл Туровский.**

История о любимом сыне, который погиб в междоусобице.

Владимир Мономах написал послание убийце с просьбой вернуться и обещал относиться к нему, как к родному сыну.

 "Поучение детям"

 *«Поучение» было широко известно многим поколениям наших предков: «Прочитав эту грамотку, постарайтесь на всякие добрые дела, славя Бога со святыми Его. Смерти, ведь, дети, не боясь ни зверя, дело исполняйте мужское, как вам Бог пошлет. Ибо если я от войны и от зверя, и от воды, и от падения с коня уберегся, то никто из вас не может повредить себя или быть убитым, пока не будет от Бога повеление. А если случится от Бога смерть, то ни отец, ни мать, ни братья не могут вас отнять от нее, но если и хорошее дело — остерегаться самому, то Божие сбережение лучше человеческого».*

Велит детям заботиться о церкви, но не зависеть от нее.

Советует каждый день перед сном молиться Богу и раскаиваться перед Ним.

Понимает молитву как способ сохранить серьезность и деловитость, как гигиену внутренней жизни.

Между Богом и человеком не должно быть посредников.

Исповедь - это излияние души перед Богом.

Он называл себя перед Богом "грешником и худым", "дурным и малым".

Он делом доказывал свою веру.

При Владимире Мономахе появляются два выдающихся религиозных мыслителя.

Книга "Мыслители Киевской Руси".

Кирилл Туровский толковал притчи и писал притчами.

Климент Смалятич.

Они были единомышленниками князя.

Их творчество выглядит особенно разительно на фоне монашества того времени.

Столпничество.

Появление рационалистического направления было контрастом печорскому мистицизму.

Аскетические подвиги.

Кирилла Туровского занимали следующие проблемы:

1. Божественное и человеческое во Христе.

В своем «Слове о расслабленном» Кирилл Туровский говорит о том, что все творение Божие прекрасно и назначено в услужение человеку. Поэтому приятие мира, любовь к нему не противоречат божественному замыслу. Вочеловечение Бога — это акт божественного служения человечеству! Бог пришел, чтобы избавить человека от духовного недуга, даровав ему истину.

2. Путь спасения.

 «Человеческие помыслы, — говорит Кирилл, — не пронизанные духовным началом, грешны и недобродетельны. Вера во Христа дает им новое основание жизни: благодаря ей они не только очищают, но и преобразуют естество человека, его земное, плотское существование». «Земля же естества нашего, аки семя Божие приемша, и страхом его болящи присно, дух спасения ражает». Здесь речь идет не о чем ином, как о возрождении человека от Слова Божия.

3. Вера и разум.

Кирилл Туровский вводит понятие «стройного разума», когда разум соединен с верой. «Не слишком доверяйся разуму», — говорит Писание, но и Слово Божие без исследования не ясно. Кирилл Туровский разграничивает ум и разум: ум, предоставленный самому себе, легко забывает о разуме, о Боге. Поэтому его надо уравновесить верой.

Мистическая традиция.

Исихазм.

Афонский монастырь - целый полуостров, считается центром мистического благочестия.

Мистическое и рациональное благочестие.

Климент Смолятич

Идеи рационалистов произвели переворот в религиозном мышлении Киевской Руси. В этой же традиции протекало творчество Климента Смолятича (1147 — 1154 годы), митрополита из схимников. О нем писали: «И бысть книжник и философ так, якоже в Русской земли не бяшеть». Надо иметь в виду, что философом тогда называли человека, который в своих рассуждениях руководствуется логикой.

 Климент Смолятич защищал право использовать разум: познание мира — это ступень к Богу; Бог хочет, чтобы человек познавал Его в творении, это Он дал человеку и разум, и чувства. Это противоречило всей мистической печерской теологии.

Однако Климент Смолятич вовсе не отказывался от мистического пути богопознания. Он признавал, что существуют два способа познания: благодатное боговедение через откровение и «приточное» познание, т.е. через разумное толкование божественных заповедей, как и Христос толковал притчи.

Смоленский князь.

Училище для детей.

В Киеве был высокий уровень образованности. Князья подавали пример.

**Лекция 3 . Татаро-монгольское нашествие, его культурные и религиозные последствия**

3.1. Причины установления ига. Политика русских князей

Затормозило развитие страны на 300 лет по сравнению с Европой.

Фильм "Гибель империи"

Откуда взялось татарское иго? один брат пригласил половцев, чтобы захватить у другого брата, татары погнались за половцами

Лекции Льва Гумилева , специалиста по востоку. Он изучал, когда были дожди, а когда засуха и связь с передвижениями кочевников.

Как Чингизхан добивался полнейшего повиновения?

Документ Яса - документ законом

Велел не трогать чужих богов и церкви не трогал.

Роль Церкви.

Политика русских князей.

Рязань сражались до последнего.

Владимир сражались до последнего.

Александр Невский

Невский дружил с татарами. Он побратался с сыном хана. Его сын хотел убить послов из Золотой Орды .

Юсуповы, Шереметьевы .

Поражение на Куликовом поле, считалось победой.

Куда бежала Киевская Русь при нашествии монголо-татар?

Киевская Русь закончится.

Кто Владыка? Империи рушатся, автора даже не найдешь.

**3.2. Культурные и религиозные последствия.**

Величие Московского царства создано татарами.

Дальнейшие правители начали вести себя как ханы.

Все коренится в нашей истории

Н.Некрасов

 Как молод был ждал лучшего , но лучшее оборачивались горем.

Крепостное право.

В.Соловьев

В России рабство началось с христианства, а в других странах с христианством приходило освобождение.

Где Церковь объединяется с государством, там церковь перестает существовать.

Где выше культура, культура берет верх.

Происходит ассимиляция народ.

Татары не тронули православие.

Не влияли на государственное устройство.

Иго закончилось в 1480 году

В каком направлении задержалось развитие Руси?

В Европе развитие шло городами.

На Руси развитие городов было в зачаточном состоянии. Подорвали татары, а потом цари не давали развиваться конкурентам на местах.

Рюриковичи закончились с Иваном Грозным.

Задержалось развитие Руси как государства.

Русь спасла Европу от разорения татаро-монголами.

Предназначение России защищать Европу .

**Лекция 4. Реформационные движения в XIV-XV веке.**

Общая схема

Движения по изменению церкви

14 век - Новгород. Стригольники.

15 век - Новгород. Москва. Падение Византии.

16 век - Москва.

1504 - Собор.

Иосифляне - нестяжатели

1525 - Максим Грек Вассиан Патрикеев

1564 - Иван Федоров

17 век - Раскол

1653 - Воссоединение России и Украины

**4.1. Новгородская республика.**

Первое Евангельское движение на Руси.

Новгород отделился от Киева в 1178 году.

Присоединение Новгорода к Москве 1478.

Территория от Балтийского моря до Уральских гор.

Территория Новгородской республики превосходила все существующие в то время европейские страны.

Что было республиканского?

Вечя. Вечевой колокол. На вече собирались видные люди Новгорода. Могли не принять князя, если он им не нравился.

Письма ругательные "нелюбки".

Господин Великий Новгород.

Входил в союз Ганза, выходил Новгород на море, союз торговых городов.

Очень близкие отношения с иностранными государствами. Есть часть храмовая, а есть - торговая. Торговые связи требовали грамотности. Берестяные грамоты - свидетельство, что не было грамотности в русских городах. Даже князья многие не умели расписаться. А в Новгороде была грамотность бытовая, торговая. Богатейшая библиотека, которая не горела. Культура сохранялась в неприкосновенности. Невский дружил с татарами, им не нужна была земля, им нужна была дань.

**4.2. Первое евангельское движение стригольников .**

**4.2.1. Критика официальной церкви. Вероучение.**

Удивительное движение, руководители дьяконы Карп и Никита.

Причины возникновения: духовенство устроили выгодные места себя, покупали места священников за деньги, потому что потом ты возвращал себе деньги и обирал народ. Это такой позор. Это такое унижение христианство. Грабеж, воровство, корысть и алчность извратила все в церкви.

Карп и Никита выступили против "поставления пастырей на мзде". Если пастырь купил себе должность, если он не с чистым сердцем приступает к должности, значит все его действия не имею цены.

Стали пересматривать различные церковные установления. Поставили под сомнение исповедь священнику. Почему один верующий может господствовать над другим? В Евангелии посмотрели, каким должен быть пастырь. К чему это привело?

Вышли из православной церкви и организовали свои общины. Для организации общины провели широкую евангелизацию.

Их ругали московские епископы.

Степан Пермский.

Мы имеем ругательные письма, что они "проповедовали на распутьях и ширинах градных".

 У них было книжное учение ( читали Библию), выдвинули пастырей из среды самих себя, соответствующих Писание.

Где они собирались? Использовали европейский опыт. Они ставили кресты и над ним шатер, а на бревне сцены из жизни Иисуса Христа. Проповедник мог указывать на них. Стригольники ставили молельные кресты.

В курсе истории - евангельское движение = надо жить по Евангелию.

1376 году будет казнь пятерых.

Простецы.

Стригольники занимают небольшую часть нашей истории, но их идеи будут восприняты другими движениями.

Они верили:

1. Царство Христа - не от мира сего. Государство не должно вмешиваться в отношения человека с Богом.

2. Христос обитает в душах верующих.

3. Строгость и чистота морали.

4. Нет священной власти одних верующих над другими.

5. Исповедь, пост и наказания - это установления человеческие.

6. Поклонение иконам, мощам = идольство.

Личная вера!

Вина стригольников была не в том, что они отрицали исповедь и т.д. Их называли еретиками, потому что они не признавали развращенное духовенство церкви.

Стригольники вывели народ из "уюта" церкви и поставили на вершине горы, один на один с Богом.

Казнь - бросили в воду

**4.2.2. Движение жидовствующих. Епископ Геннадий.**

Руслан Скрынников о жидовствующих. Свидетельство о Схарии - миф.

Дмитрий Цветаев "Протестантство и протестанты в России до эпохи преобразований".

В 1559 году при взятии Дерпта в плен попали пастор и его единоверцы и были препровождены во Псков. Два неизвестных псковских ремесленника разыскали пленных лютеран. Сохранилось свидетельство пастора:«...Прежде всего они начали утешать наше сердце Словом Божиим, что возложенный на нас крест следует нам носить с христианским смирением... и чтобы мы не сомневались в милости и помощи Божией. Затем они успокоили наше тело, снабдили нас теплымиперчатками и сапогами и еще ссудили доброй деньгой на дорогу».

Чернец Захария.

Епископ Геннадий.

Собрал Библию, уточнил список в Риме, в Библию добавлены апокрифы.

Н. Некрасов.

**4.3. Московское благочестие и его характеристики**

**4.3.1. Исторический фон.**

Москва - это не Новгород.

Слово "Москва" буквально означает "коровья лужа"

Московско-новгородское религиозное движение 15 века .

Иван III - первый царь.

Иван породнился с греческими императорами.

Двуглавый орел - это герб Византии.

Что произошло в период его правления?

Византию осаждали турки.

Византия не хотела подчиняться власти Папы. Вопрос о власти.

1437 - подписание Флорентийской унии (соединение востока и запада).

Русь приняла это как предательство.

1453 --падение Византии.

На Руси стала формироваться идеология третьего Рима.

Падение Византии значит, что в скором времени образуется Патриархат, больше не будут присылать греческих митрополитов, закончилось греческое влияние.

Присоединение Новгорода к Москве = убийство Новгорода Москвой.

Иван III поступил как Навуходоносор, убил верхушку, переселил, посадил в Новгороде других людей, снял вечевой колокол, вывез колокол в Москву, обезглавил Новгород.

Конец влияния Византии, конец татарского ига, ожидание "конца света" в 1491 году.

"Ныне же и в домах, и на путях, и на тожищах иноци и мирстии, и вси сомняться, вси о вере пытают, и не от пророков... но от "еретиков"... и от проклятых на соборе", - писал Иосиф Волоцкий.

**4.3.2. Истоки богомильства.**

Взгляды "еретиков".

 Корни взглядов еще в 12 веке некий Хризомол обвинен в богомильстве.

В чем заключалась ересь богомильства ?

Торжество духовности над обрядовостью.

Сомневался в крещении детей.

Требовал возрождения церкви в духе.

Богомильство связано с именем Богомил.

Что вытекает?

Недействительность заступничества святых.

Предпочтительность собственного покаяния .

Монастыри богатели за счет того, что умирающие покупали заступнические молитвы.

Есть пшеница и есть плевелы.

Всегда были Божьи люди и всегда были люди, которым нужны были правила.

Душевный гонит духовного.

**4.3.3. Московское благочестие. Сергий Радонежский.**

Московское благочестие связано с тем, что Москва приняла много внешнего.

Что такое быть русским, православным - в баню ходить, натопленные дома иметь, в шубах годить, порядок в доме.

Москва того времени: лошади тонули в грязи, грабежи, единственный крик, который вызывал отклик "Горим!"

Сергий Радонежский поставил келью в глухом лесу, рядом образовался город. У него был монастырь, сам Сергий показывал пример. Он благословил на борьбу Дмитрия Донского. Он был исихаст.

В том христианстве тело считалось вместилищем греха, были еретические направления, что тело создал дьявол, а Бог вдохнул дух.

Тело - не есть вместилище греха, грех в сердце. Но древние в этом запутывались и считали, что тело нужно убивать.

"Стяжи мирный дух, и многие вокруг тебя спасутся". Сергий Радонежский.

**4.4. Московско-новгородское религиозное движение. Чернец Захария.**

Век повышенного интереса к книгам Библии, на фоне невежества и малограмотности.

Когда в Новгороде и Пскове завелась ересь неповиновения, в Новгород был послан архиепископ Геннадий.

Жалобы архиепископа Геннадия о малограмотности

Когда возникали движения книжных людей, их "пытали" о вере.

Эсхатологические ожидания пробуждают веру

Новгород был город вольнодумный, влияли даже на сноху Ивана III, Елену Волшанка, она разделяла взгляды еретиков.

Архиепископ Геннадий.

Новгород не признавал ставленника, Чернец Захария вступил в споры с ним, за чернецом стоял Псков.

Геннадий обозвал его стригольником.

Новгородцев пытали и они указали, что их ересь идет из Москвы от Федора Курицына (дьяк Ивана III дьяк - министр иностранных дел).

Любил книжное учение и имел свое мнение на уровне достижений того времени.

Знание не может быть противоположно вере.

Единственный авторитет веры - Библия, которая является Божьим Словом.

Зашифрованное Лаодикийское послание. Душа самовластна. Ограда ей вера.

Геннадий учинил собор в 1487 году цель собора - осудить еретиков.

"Таки бы о вере никаких речей с ними не плодили, токмо для того учинити собор, что их казнити - жечи да вешати".

Движение антиклирикальное.

**4.5. Нил Сорский. Иосиф Волоцкий.**

Стяжатели и нестяжатели

Нил Сорский ( от реки Сорка, жил у реки, а не в монастыре) , исихаст, настоятель Кирилло-Белозерский монастырь.

Убеждения: если монахи богобоязненно живут перед Богом, живут только тем, что сами добудут, будут молиться, их сподвижничество спасет страну. Вера в мистическое влияние их жизни на жизнь страны.

Основатель нестяжательства . Выдрал корень всего того, что возмущало стригольников - алчность, покупка мест.

Авторитет - только Библия.

Отношение к еретикам - убедить. Монастырь укрывал еретиков. Переправил в другие места. "Косые братья"

Против монастырского землевладения.

С ним будет бороться Иосифо-Волоколамский монастырь.

Иосиф Волоцкий , автор книги "Просветитель"

Образцовый монастырь - сильный монастырь, богатый, с отработанным богослужением, считал, что лишь строгие меры спасут древнее благочестие.

Он радел о благочинии церковного служения.

Все монахи ходили по струночке. Строгие наказания : вода и хлеб. Строгий устав.

Иван III всей душой склонялся к Нилу Сорскому, он хотел поставить его митрополитом. Все нестяжатели как огня боялись высоких постов.

Две выдающихся личности, два выдающихся монастыря. Они должны были столкнуться где-то. Собор 1504 года, два вопроса: Что является главным авторитетом в вере? Отношение к еретикам.

Монах Захария. Деталь из суда над Захарией. Не поклонялся иконам.

Русская инквизиция.

**4.6. Столкновение нестяжателей и иосифлян.**

Как прошел собор?

Трагедия собора была в том, что ИванШ был болен и умирал, поэтому он не мог защищать нестяжателей. На соборе победила партия Иосифа Волоцкого. Этот собор сделал невозможным реформацию в Россию.

Проблемы стяжания и нестяжания не закончились. Сын Ивана , Василий стал царем.

**Лекция 5. Эпоха предвозрождения на Руси в 16 веке**

**5.1. Вассиан Патрикеев. Максим Грек.**

Боярин Вассиан Патрикеев был против монастырского землевладения, за что был сослан в Кирилло-Белозерский монастырь.

Потерпели поражение нестяжатели на соборе 1504 года.

Бог воздвиг другого человека, не такого кроткого как Нил Сорский, а боевого, активного, убежденного. Это был молодой боярин. Оказался в монастыре у Нила Сорского.

Его направление - борьба со стяжателями, землевладельцами, стал самым ярким публицистом своего времени. Выступал против казни еретиков.

Идеи о внутреннем совершенствования. Это время называют предвозрождением на Руси.

Усилилась пропаганда идеи нестяжательства.

Что он писал?

Василию III нравятся гуманные идеи.

Вассиану разрешают вернуться в Москву. Его идеи соответствуют политике Василия , желающего ограничить монахов.

Главнейшее дело жизни - он взялся за "Кормчую" , церковный документ, где прописаны церковные установления.

Написал трактат о еретиках, но не включил в "Кормчую".

В 1518 году прибыл Максим Грек для исправления ошибок при переписи Писания. Образованный, знающий языки, ученик Саваноролы , жил в Чудовом монастыре.

Какие произведения он переводил?

"Беседа на лихоимцев", "О нищелюбии", "О епископах нерадивых".

Старообрядцы опирались на его авторитет.

Перевел "Толковую Псалтырь" при Василии III.

Василий развелся с Соломонией Сабуровой, заточил в монастырь за бездетность и женился на Елене Глинской (мать Ивана Грозного)

Началась травля.

В чем обвиняли Вассиана?

В чем обвиняли Максима Грека?

Они обвинили Максима Грека в том, что тот "огласил в народе словесно-русские книги и неисправными ... и опорочивал оные".

Обвиняли в том, что он заколдовал князя, смазывая руки водкой.

Обвиняли в том, что он был шпионом у турецкого султана.

Его заточили в Волоколамский монастырь.

Был суд над ними.

Вассиан Патрикеев "был уморен презлыми осифлянами".

Максим Грек привил новые взгляды. Какие?

Нужны люди знающие языки, исследователи.

Верил в высокую историческую миссию православной державы , надеялся на возрождение Греции под эгидой Россией

**Лекция 6. Реформационные идеи 16 века**

**6.1. Стоглавый собор.**

В 1551 году Иван Грозный созывает стоглавый собор

100 вопросов - 100 ответов

На соборе были подняты вопросы:

1. редкость богослужения, пустые церкви

2. отсутствие благочиния

3. покупка мест в монастырях и жизнь в свое удовольствие

4. поведение бродячих монахов

5. невежество священников

6. религия превращалась в орудие для земных выгод

 в народе был страх от невежества, но не страх Божий

7. безнравственность народа

Откуда при такой индифферентности мог получиться раскол?

«Почему попы в церкви всегда пьяны и без страха стоят и бранятся, и всякие речи неподобные всегда исходят из уст их? Как быть с монахами и черницами, которые по миру волочатся и живут в миру? Почему ученики учатся грамоте небрегомо? Почему мало умеют грамоте? Угодна ли Богу раздача церковных и монастырских земель в рост?»

**6.2. Реформационные настроения. Иван Федоров.**

О Реформации в России знали.

Источники знаний о Реформаций: купцы и Ливонские войны.

Хотели выйти из католичества , между протестантами и католиками, закончилась миром.

Этот мир был по требованию Франции, кардинал Ришелье, чтобы Франция могла округлить свои владенья . Ужасные результаты: люди перебиты, а вера убита.

Согласно миру, протестантов признали, они могли совершать богослужения наравне с католиками.

В России не рассматривались права протестантов наравне с православием.

Во время 30 летней войны симпатии России были на стороне протестантов.

В Москве была создана Греко-латинская академия.

Иван Грозный пытался вести богословские споры, но он был невежественен, переводчик не мог перевести.

Проповедовать в России запретили.

Реформационные идеи, которые осуществлялись через Ивана Федорова.

Иван Федоров - русский первопечатник. Он считал долгом своей жизни - семена правды по всему миру рассеивать.

Мастеровой, который любил заниматься металлом, деревом, кустарь -одиночка.

Иван Грозный находился в расцвете . Первая половина царствования была благоприятная. Он женился на Анастасии Романовой. Он был счастлив в браке. Он был удачлив в войнах.

В честь побед был построен Собор Василия Великого. В новые земли надо было посылать священников. Нужны были книги. Царю донесли, что есть Иван, и он напечатал первую русскую книгу. Он напечатает на 100 лет позже, чем Гуттенберг в Германии.

1564 - начало отечественного книгопечатания "Апостол" - книга без единой опечатки.

Иван Грозный забыл про Ивана Федорова, и на него набросились.

Обвиняли в том, что станок - это сатанинское дело, что книги нужно переписывать от руки. Он должен бежать из России в Литву. В Россию не вернется.

Иван Федоров не обвинял царя Ивана Грозного.

Азбука - использовал западно-европейские традиции, чтобы ребенку было радостно читать.

Дело его жизни - Библия

Предпринял путешествие в Болгарию, монастырь, где по слухам сохранились рукописи Кирилло- Мефодиевской традиции. В это время Болгария была под игом турок. Монахи православные с великой любовью отнеслись к Ивану Федорову.

Предлагали ему деньги, чтобы он купил домик и жил. Он отказался. Он стал искать деньги для печатания Библии.

Матвей Башкин и Феодосий Косой

М. Башкин было боярин, у него были холопы. Он ходил к священнику и задавал вопросы, почему люди не живут по Писанию. Священник донес царю, Иван Грозный заинтересовался.

М. Башкин отпустил холопов на свободу, царю это показалось страшным. Его арестовали, пытали, сожгли.

Нестяжатели укрыли Феодосия Косого , он выражал другие идеи "Бог создал всех равными", нет презренных наций.

В России был национализм. Все люди от одной крови. Нету людей избранных Богом. Он женился на еврейке. Он проповедовал, что знание не может быть противно вере. Устраивал молитвенные дома. Брат Фома был проповедником.

Литва принимала наших вольнодумцев и слушала, пока не дошел Грозный.

Фому Косого утопили.

Реформационные идеи коснулись и боярина, и холопа, и просветителя Ивана Федорова. Широкий круг людей.

**6.3. Дворяне. Вольнодумцы.**

Иван Грозный сделал невероятное дело, которое не сделал ни один монарх. Он уничтожил один класс и насадил другой класс. В начале его царствования, правил царь и Дума.

Грозный был убежден, что он ставленник Божий. Он вступил в борьбу с боярами. Он опричнину завел, чтобы расправиться с боярами.

- как появились дворяне.

- при нем была Реформация.

- вольнодумство

**Лекция 7. Великий раскол 17 века**

**7.1. Причины и повод.**

О нравственном реформировании православной церкви.

Стоглавый собор = Грозный потребовал образования детей и уровня образования священников

Многочисленные реформационные движения были направлены на то, чтобы церковь была учительна и защищала людей.

А церковь в редких случаях защищала. Филипп Колычев, на правах бывшего друга будет обличать царя, что он кровопийца.

Церковь сблизилась с государством и не мыслит себя отдельно от государства. На западе другое устройство.

Причина раскола - обилие движения несогласных, желающих видеть церковь живущей по Евангелию. Это давно копившееся недовольство церковью . ( это мнение М.С. Каретниковой)

Но историки смотрят по другому.

Ключевский считает, что люди были такие невежественные, и когда одно словечко изменилось в символе вере, гибли люди. Санников придерживается такой же точки зрения.

*Так Никон начал борьбу за дисциплину и единообразие церкви, желая очистить и возвысить ее. Но простые благочестивые люди, не вникая в исторические тонкости, восприняли действия нового патриарха как надругательство над верой, как кощунство, а так как царь во всем поддерживал патриарха, то в глазах обывателей наступила эра антихриста, который хочет надругаться и уничтожить христианскую веру. Таким образом, борьба за обряд и старину превратилась в борьбу с антихристом. Такое восприятие показывает, что религиозность Руси того времени являлась не более чем религиозностью формы..."* стр.259-260

У Николая Костомарова совершенно иной взгляд на причины раскола.

Попытки властей насильственно заставить людей подчиниться новым правилам вызвали сопротивление среди народа.

Верования вольнодумцев.

Царство Христа - не от мира сего.

Историк Костомаров писал: «*Старообрядчество не было "старой Русью". Раскол — явление новое, чуждое старой Руси. В старинной Руси господствовало отсутствие мысли и невозмутимое подчинение авторитету властвующих — раскольник любил мыслить, спорить; раскольник не успокаивал себя мыслью, что если приказано сверху так-то верить, так-то молиться, то, стало быть, так и следует; раскольник хотел сделать собственную совесть судьею приказания, раскольник пытался сам все проверить, исследовать... То, что только признавалось тупо, как дедовский обычай, то, чему слепо верили, не размышляя, то самое пришлось защищать, а, следовательно, пришлось тогда думать».*

Старообрядцы стали основоположниками всей русской промышленности.

В 1653 году произошло воссоединение Украины с Россией.

Поляки угнетали крестьян на Украине.

Богдан Хмельницкий начал поднимать украинцев, чтобы быть не под Польшей, а под родственной Россией.

Москва долго думала. Надо было вступать в войну с Польшей. Изнурительная война. Огромные внутренние проблемы. Польша была грамотная. Раз они вошли в Россию надо унифицировать.

Крестный ход - идти за солнцем или против солнца. Аллилуйа двугубая, трегубая аллилуйя. Два перста - Отец и Сын, а три - Троица. Небольшие изменения в символе веры.

**7.2. Патриарх Никон. Протопоп Аввакум.**

Никон возгордился.

Дмитрий Поспеловский о поведении Никона.

Никон начнет реформы, а царь продолжит.

Потому что это политическое дело, присоединение Украины и унификация обряд.

Санников о Никоне.

*"С юношеских лет будущий патриарх славился богатырским сложением, пламенными проповедями и явным даром лидера-организатора. Скоро он продвинулся, был замечен царем Алекссем Михайловичем, который приблизил его к себе и сделал патриархом. Никон был беспощадно строг в борьбе за нравственность духовенства, прибегая к самым жестоким мерам наказания. Его гордость и неприступность оттолкнули от него всех друзей, кроме царя, который пожаловал ему титул "Великого государя"... Никон издал соответствующие указы. Так, например, крестное знамение он предписывал совершать не двумя перстами, а тремя и т.п. ... Никон созвал в 1654 году поместный собор, который подтвердил его "нововведения", а также постановил пересмотреть и исправить церковные книги, по которым велись богослужения".* Копии церковных книг сильно отличались друг от друга. Становилось непонятно, какая же копия истинная.

В 1751 году вышла Библия.

Последствия раскола на примере одной личности.

Протопоп Аввакум.

Священник в Нижегородской губернии.

Могучего роста и телосложения.

У него была жена преданная и любящая.

Он хотел ввести нравственность и порядок . Его избивали до полусмерти. Аввакум будет участвовать в возведении Никона в сан патриарха, а затем станет его врагом и врагом всех исправлений .

Жена терпеливая и мужественная. У них была курочка.

В "Житии" он остро чувствует красоту жизни, восхищается сибирской природой, сколько Христос сотворил для людей.

Алексей Толстой пишет об Аввакуме, в котором выразилась духовная борьба христианства.

Сидел в земляной тюрьме. Грамотки, протопоп пишет тем, кто вышел из церкви. У них попов нет, кто будет причастие совершать? Он пишет: "А если попа у вас нет, то вы найдите доброго мирянина".

Это глубокое понимание, что Бог предлагает свою трапезу. Про крещение, чтобы они церковную жизнь не теряли.

Славословие Аввакума о церкви.

*"Се еси добра, прекрасная моя! Се еси добра, любимая моя!.. Зрак лица твоего паче солнечных луч, и вся в красоте сияешь, яко день в силе своей!.."*

Переживал духовный конфликт.

О смирении.

 *"За что Ты, Сын Божий, попустил ему таково больно убить тому? Я ведь за вдовы Твои встал! Кто даст судить между мною и Тобою?"*

*«Сверху дождь да снег, а мне на плеча накинуто кафтанишко просто; льет вода по брюху и по спине, нужно было гораздо... Грустко, гораздо, да душе добро, не пеняю уж на Бога вдругорядь... Его же любит Бог, того наказует».*

Аввакум много беседовал в доме Морозовой, которая была вдовой, родственницей царя, богатая, принимала Аввакума.

Как смогла бы женщина выдержать? Внутри она была стойкая, убежденная.

Жизнь как суровый подвиг.

Фатальность зла и дар благодати.

В. Соловьев

Протестантская сущность раскола не обряд, не глупость.

Отрицание мира ведет к обретению страданий, оно же приводит к Богу.

"Страдание" - это духовный труд

Страдание сокращает путь человека к Богу.

А Христос - это Бог по существу и человек по воплощению, он плотоносец. Он не зовет к староверию. Аввакум к новой вере живой и активной.

Костомаров

*"То, что только признавалось тупо, как дедовский обычай, то, чему слепо верили, не размышляя, то самое пришлось защищать, а, следовательно, пришлось тогда думать".*

Сцена из Бориса Годунова, когда поймали странствующих монахов.

Аввакум писал Морозовой:

 *"Свет моя, еще ли ты дышишь? Мучитися за Христа хорошенько, не оглядывайтесь назад. Ну и того полно — побоярила..."*

Сын Морозовой не вынес ареста матери и скоро умер. Ее избили плетьми, подняли на дыбу, бросили в земляную тюрьму, они там метали и считали поклоны.

Сказание о боярыне Морозовой.

Закон духовной жизни: нам нельзя отрекаться от внутренних убеждений.

Как штундисты не хотели целовать икону.

**7.4. Гонения на раскольников.**

Раскол - это протест против явного, грубейшего насилия.

Факторы: религиозный плюрализм

"Из Житии"

*"Чудо! Как то в познание не хотят прийти! Огнем да кнутом, да виселицею хотят веру утвердить! Которые-то апостолы научили так? Не знаю. Мой Христос не приказал нашим апостолам так учить, еже бы огнем, да кнутом, да виселицею в веру приводить... Татарский бы Магомет написал в своих книгах: непокоряющихся нашему преданию и закону повелеваем их главы мечом подклонить". А наш Христос ученикам Своим никогда так не повелел. И ти учители, яко шиши антихристовы, которые, приводя в веру, губят и смерти предают: по вере своей и дела творят таковы же".*

*"Из каждой золинки их, из пепла, аки из феникса, израстут миллион верующих... Насильственная смерть за веру вожделенна... В огне-то здесь небольшое время потерпеть. Боишься пещи той? Дерзай, плюй на нее, не бойсь! До пещи страх... а егда в нее вошел, тогда и забыв вся".*

Было ли самосожжение самоубийством?

С 1676 по 1690 годы известно более 20.000 человек, добровольно пошедших на костер с одной мыслью:"От антихриста некуда деться, кроме как в огонь".

Петр I упразднил патриаршество.

**Лекция 8. Духовные искания после раскола**

**8.1. Мистические направления.**

Различные направления разделились на толки.

Грачев "В Иродовой бездне", "В студенческие годы", "Персида".

Божьи люди. Христоверы.

Церковь не в бревнах, а в ребрах.

Духовные христиане.

Духовные христиане отринули обрядность и иерархию.

"Обожение " - это не освящение.

Бог поселяется в человеке. Христос обитает в душах верующих.

Короленко "Слепой музыкант".

**8.2. Рационалистическое направление.**

Духоборы

- Отвержение обрядности

- Духовное понимание таинств

- Пребывание Духа Святого к верующим

- Церковь из людей с "внутренним светом"

Необходимость "засеменяться добром"

-Иисус Христос - единый Посредник

- мир, как "котел стихий", но дух должен очищаться

Руководитель С.Колесников, знаток Библии, миссионер.

Во что они верили? Какая у них история?

Духоборы началом считают раскол. Вождь Веригин. В 1966 в Канаде потомок будет делать доклад, 300 лет.

Особенности духоборов

- просторные деревянные дома

- разводили сады

Переселение духоборов.

Сиротская касса.

"Животная книга"

- о равноправии людей

- ненужность духовенства

- верят в откровения

- уверены в духовном помазании

- уклоняются от пьянства и праздности

Понимали Писание иносказательно .

В последствии молокане будут жить скученно, деревнями. Это люди которые вышли из православной церкви.

Внутренний свет.

Молокане выступали за точное и внимательное изучение Священного Писания,

Пили в пост молоко. Жили на реке Молочная.

Отделяются от духоборов.

Духоборы ценили своих руководителей и пошли навестить своего руководителя Веригина.

Зашли в гости к Л.Толстому.

Он предложил сжечь оружие.

Последствия этой акции:

Духоборцы переезжают в Канаду, сопровождал Проханов.

Вершина доевангельского богословия - молоканство.

**8.3. Григорий Сковорода**

Биограф пишет о нем: «*Страсть его была — жить в крестьянском кругу; любил он переходить из слободы в слободу, из села в село, из хутора в хутор; везде и всеми был встречаем и провожаем с любовью, у всех был он свой. Хозяин дома, когда он входил, прежде всего всматривался, не нужно ли было что-либо поправить, почистить, переменить в его одеянии и обуви: все то немедленно и делалось. Жители тех особенно слобод и хуторов, где он чаще и долее оставался, любили его, как родного. Он отдавал им все, что имел: не золото и серебро, а добрые советы, увещевания, наставления, дружеские попреки за несогласия, неправду, нетрезвость, недобросовестность»* (Лубяновский Ф.П. Воспоминания. Т. 1. Киев, 1872. С. 106-107).

Он никогда не проявлял желания жить лучше, а воспитывал в себе стремление совершенствоваться, быть неприхотливым в удовлетворении материальных нужд.

Весь мотор его жизни - быть ближе к Богу и служить людям.

Он просил на своей могиле написать надпись "Мир меня ловил, но не поймал".

Как он умер, приготовил одежду, он предчувствовал день своего отшествия.

Не красна долготою,

Но красна добротою,

Как песнь, так и жизнь.

Что семь я, наконец?

Я храмом Божьим сльггь,

И камнем, и жрецом,

И жертвой должен быть.

В нас сердце есть алтарь,

А воля — жертва есть,

Священник в нас — душа,

Чтоб волю в дар принесть.

Не принадлежал к духоборам.

"Всякая секта, — говорил он, — пахнет собственностью, а где собственномудрие, тут нет главной цели или главной мудрости... Любовь к ближнему не имеет никакой секты: на ней весь закон и пророки висят. Закон природы, как самонужнейший для блага человеческого, есть всеобщий и напечатлен на сердце каждого, дан всякому существу, даже последней песчинке.

Благодарение Всеблаженному Богу, что трудное сделал ненужным, а нужное — нетрудным!"

Что было общего с духоборами ?

Как церковь понимала Бога, Почему Сковорода отвращался от церкви?

Фильм о Франциске Ассизском , там был карающий Бог и нашел церковь, где Христос смотрел с состраданием.

Этот образ мучил Мартина Лютера, он искал милостивого Бога. Он увидел милость в том, что Бог если требует праведности, то Он сам ее и дает.

Отношение к Библии. Он понимал глубину Библии.

*"Библия, — писал он, — есть символичный мир, затем, что вней собраны небесных, земных и преисподних тварей фигуры, дабы они были монументами, ведущими мысль нашу в понятие вечной натуры, утаенной в тленной так, как рисунок в красках своих".*

*Подобно духоборам, Григорий Сковорода открывал иносказательное, духовное значение реальных событий, описываемых в Ветхом (преимущественно) и Новом Завете. Это был интенсивный поиск, стремление достичь Бога и понять Слово Его, потому что была вера: «Библия ничего не говорит, что не касалось бы человека». Это совершенно новый взгляд на боговдохновенность Библии,*

Что говорил сковорода о рождении свыше?

Григория Сковороды: сотворение человека «бывает не тогда, когда содомский человек из плоти и крови и будто из брения и грязи горшок, зиждется, слепливается, образуется, изваяется, стоит, ходит, сидит, машет; очи, уши, ноздри имеет, шевелится и красуется, как обезьяна, болтает и велеречит, как римская Цитерия, чувствует, как кумир, мудрствует, как идол, осязает, как преисподний крот, щупает, как безокий, гордится, как безумный, изменяется, как луна, беспокоится, как сатана, паучится, как паучина, алчен, как пес, жаден, как водная болезнь, лукав, как змий, ласков, как крокодил, постоянен, как море, верный, как ветер, надежный, как лед, рассыпчив, как прах, исчезает, как сон... Сей всяк человек ложный: сень, тьма, пар, тлень, сон.

Когда же бывает прямое сотворение человеку? Тогда, когда второе рождение. Не дивись сей славе и сему слову: *"Подобает вам родиться свыше..." ...Духовный же человек есть свободен. В высоту, в глубину, в широту летает беспредельно. Провидит отдаленное, презирает сокровенное, заглядывает в прежде бывшее, проникает в будущее, шествует по лицу океана, входит дверьми запертыми. Очи его голубиные, орлие крылья, оленья проворность, львиная дерзость, горлицына верность, ягненково незлобие, быстрота соколья, журавляя бодрость... Господи! Сей ли есть человек оный, какого Ты помнишь, поставив его над делами Рук Твоих? Люба Тебе память Праведника Сего. Хочешь положить и на наше сердце имя и память Его. Сего ради низвел Ты Его пред очи наши, одетого в болванеющую кожу нашу...»*

Здесь показаны Христос как второй Адам и люди, рожденные от Духа Христова, преображающиеся в облик Его, «будто светозарная искра в кремешке».

Он верил, что «семя благой волимало-помалу, без препятствий возросши» приводит к тому, что человек самовольно и доброхотно делает все то, что свято и угодно пред Богом и человеками.

*"Нет слаще для человека и нет нужнее, как счастье; нет же ничего и легче его... Царствие Божие внутри нас. Счастье в сердце, сердце в любви, любовь же в законе Вечного".*

*"Все, что бежит от тебя прочь, знай, что оно чуждое, и не почитай за твое, все то странное есть и лишнее. Одно только для тебя нужное, одно же только и благое, и легкое, а прочее все — труд и болезни. Что же есть оное едино? — Бог. Вся тварь есть рухлядь..."*

*"Не мешкай на содомских сих улицах, нопроходи, не задумываясь на них. Ведь Библия не к сим улицам, а только через сии улицы ведет тебя в горние страны и чистый край. Библии нет нужды до брюха, до нижнего сего нашего бога; она вся в Вышнем Боге. Библия есть Пасха — проход, переход, исход и вход".*

Чем отличался от духоборов?

Духоборы тяготели к замкнутости, а он тяготел к открытости.

Все его учение проникнуто сознанием того, что христиане живут как бы в двойном измерении, в двух мирах: материальном и духовном, земном и небесном. Он видел, что «в великом и в малом мире вещественный вид дает знать об утаенных под ним формах или вечных образах». Он понимал, что у человека — совершенно особенное положение в сотворенном мире: «познать себя» — это значит познать в себе настоящего, истинного, по Христу, человека и действовать как настоящий, истинный человек.

Его советы очень практичны: он видит, что у каждого человека есть «сродный труд», несущий в себе «увеселение сердечное», которое «тем слаще, чем сроднее», и что «подобное к подобному ведет Сам Бог».

Светлая жизнь, светлая кончина, светлый человек.

**8.4. Молоканство - вершина до евангельского пробуждения.**

Молокане вышли из духоборчества во второй половине 18-го века.

Из книги "История евангельских христиан-баптистов в СССР"

Руководитель - Илларион Побирохин

Его зять Семен Матвеевич Уклеин

Какое учение было общим у духоборов, квакеров и молокан?

Побирохин к Библии относился с опаской.

Он был сведущ в Священных Писаниях, обладал даром слова и приобрел большой авторитет среди единоверцев.

Однако согласие между С. М. Уклеиным и И. Побирохиным длилось только пять лет.

Возникновение молоканства связано с тем, что появились Библии.

Он не отрицал внутреннего просвещения, которое занимало важное место в религиозной жизни духоборцев, однако требовал проверять его Словом Божиим.

Понимание откровения.

Уклейн отделился от общины, произошли молокане.

Впервые название «молокане» было дано отделившимся в Тамбовской духовной консистории в 1785 году за то, что в пост они пили молоко. Сами молокане объясняли свое название словами из послания апостола Петра: «Как новорожденные младенцы возлюбите чистое словесное молоко» — 1 Пет. 2, 2.

Сами они себя называли "духовные христиане" в том смысле люди, которые отвергли обряды и иерархию.

Торжественно, с пением псалмов вошел в город Тамбов для открытой проповеди и "сокрушения идолов", то есть икон.

За свою деятельность был заключен в Тамбовский острог .

Выйдя оттуда, долгое время странствовал по губерниям.

При его жизни насчитывалось до пяти тысяч молокан.

Из книги "Не бойся, только веруй" о крепостном по имени Мартын.

«В семидесятые годы XIX века недалеко от Саратова жил со своей семьей крепостной по имени Мартын. В зимние вечера, когда зажигали лучины, его просторная изба наполнялась народом.

Сын Мартына Кузьма по слогам читал Евангелие, прочитывая одни и те же тексты много раз, а слушатели шепотом повторяли их, желая запомнить святые слова. Затем Мартын запевал псалом: «Господь — Пастырь мой, я ни в чем не буду нуждаться». Мелодия псалма была народная, протяжная, задушевная. Каждое слово выпевалось долго, особенно тщательно выводились гласные: «Го-о-о-о-спо-о-о-о-ди-и-и-и!» После пропетого слова Мартын подсказывал поющим следующее слово, и все продолжали пение. Пели благоговейно, тихо, спокойно, сидя рядами на скамейках. Не было среди них учителя, который мог бы разъяснять тексты и беседовать о прочитанном. Со вздохами и слезами, с детской верой люди принимали в сердце драгоценные слова и претворяли их в жизнь.

Прошло немного времени, и в сердцах ревностных посетителей собраний в избе Мартына новая жизнь дала ростки. И они были такими наглядными. Мужчины перестали избивать своих жен, враждовать с соседями, красть и пить. Женщины оставили злобу и злословие своих мужей, невесток и детей. Вместо криков и ссор по вечерам слышалось пение да дружное жужжание прялок. Мир Божий воцарился в семьях.

Молоканин Прокофий, неграмотный, мало знавший Евангелие, старательно проводил в жизнь то малое, что знал. Услышав слова Христа, если кто имеет две одежды, то одну должен отдать неимущему, — он пересмотрел все свое имущество.

На нем оказалась одна рубаха, а вот шапок, лаптей и портков было по двое, и он раздал их. Когда он узнал о заповеди Христа, повелевающей накормить голодного, то повесил через плечо суму, в которую собирал хлеб, прося подаяние, и разносил его голодным. С этой сумой он не расставался до смерти. На одном собрании читался текст: «Носите бремена друг друга, и таким образом исполните закон Христов» — Гал. 6, 2. На следующий день Прокофий со всей своей семьей отрабатывал на полях за тех, кто изнемог, у кого было много ребятишек» .

Долгое время правительство не делало различий между молоканами и духоборами. Только в 1805 году, когда представители молокан направили в Сенат правила веры молокан, им было разрешено открыто исповедовать свою веру.

В 40—50-х годах среди молокан в Закавказье появились так называемые водные молокане. Они признавали необходимость исполнения установлений Господних о Крещении по вере и Вечере Господней.

Молокане не учили о рождении свыше

КРЕЩЕНИЕ

В 1876 году было первое крещение по вере молодого купца Воронина

1876 г. начало баптизма

Воронин крестил Каргеля, Павлова, отца Проханова

**Лекция 9. Предпосылки евангельского движения в России**

**9.1. Заселение юга России потомками Реформации.**

Факты предшествовавшие евангельскому пробуждению в России

Новое откровение Бога - рождение свыше

Почему нас называют сектантами?

С чего начался баптизм?

Вопрос: Для кого предназначены столы Господни?

Менониты

В 1785 году русское правительство опубликовало за границей манифест, на основании которого колонисты стали заселять земли северного Причерноморья, то есть Новороссию. Среди переселенцев в основном были менониты и частично лютеране из Данцига и прилегающих к нему прусских владений. Менонитским общинам, а также малоземельным лютеранам, жившим на территории Пруссии, запрещалось приобретать земельные участки в Данцигской области. Поэтому, когда генерал-губернатор Новороссии князь Потемкин огласил в Данциге приглашение, переселенцы потянулись на юг России.

В 1787 году был издан именной указ Екатерины II, в котором перечислялись все льготы, важнейшими из них были следующие: предоставление свободы вероисповедания менонитам, освобождение от военной службы и от всяких податей на десять лет.

Религиозные предпосылки = духовные искания

Евангельскому пробуждению в России в середине девятнадцатого века предшествовали:

— Искание правды Божией и пути спасения, приведшее к разномыслиям в православной среде. В результате возникли рационалистические (нестяжатели, учение Башкина и Косого), мистико-рационалистические (духоборы, молокане) и мистические (хлысты, прыгуны) религиозные течения. Однако в последователях различных разномыслии, описание которых дано в первой главе, не следует усматривать предшественников нашего братства.

Это — история искания истины, а не генеалогия евангельско-баптистского братства.

Исторические предпосылки евангельского пробуждения:

Промысел Божий

- заселение юга России потомками реформации

- распространение печатного Божьего Слова в России

- отмена крепостного права и другие реформы Александра II

- жалкое религиозное состояние русского народа до пробуждения

Бог посылает пробуждение среди приехавших на территорию России менонитов и реформатов

Появление штундистов

**9.2. Отечественная война 1812 года. Перевод Нового Завета.**

Появление Нового Завета

Война 1812 года открыла путь Божьему Слову в Россию

Каким образом?

Наполеон - царь Александр

Интересные истории о баронессе Юлии Крюднер , которая стала свидетелем для царя.

Уверование Александра отмечено всеми историками, они считают, что он впал в мистицизм .

По окончании войны он согласился открыть "Библейское общество" в России по предложению Петерсона.

"Простые и бедные люди, солдаты и казаки, неимущие вдовы, мещане, крестьяне и колонисты, ремесленники и служители возжелали получить Слово спасения, сознавая, что они могут иметь в нем живот вечный. Люди, не видевшие никогда Библию, семидесяти- и восьмидесятилетние старцы... признававшиеся, что они никогда сей книги не читывали, воспламенились желанием читать ее. Кто всем им сказал, что такая чрезвычайная польза получается от чтения Библии? Кто иной, как не Отец наш Небесный".

1822 - указ о создании перевода Нового Завета на русский язык.

1862 - повторный перевод Нового Завета.

Первые проповедники

Я. Д. Деляков. Он был миссионером пресвитерианской церкви, сириец по национальности.

Одним из них был шотландец Мельвиль (не знал русского языка) принадлежал к английскому библейскому обществу.

**9.3. Реформы Александра II.**

Последствия войны 1802 года.

Отмена крепостного права. Реформы Александра II

Вопрос Чаадаева.

Народ двинулся в города.

Положительное значение реформы для духовного состояния народа.

Появление суда присяжных .

Военная реформа, изменение срока службы и условий прохождения службы.

Судебная реформа.

Самоуправление, земская реформа.

Все реформы были прогрессивные.

*"Убит царь, который хотел быть либеральнейшим, справедливейшим царем в России".*

Революция.

Проблемы остались нерешенными, мы стоим перед теми же вопросами.

В России не было устроения.

Духовная сфера

Коротко и метко сказал один священник: "*Йсхитив простолюдина из рабства крепостной зависимости, реформы радикально поколебали нажитый склад его жизни, значительно возвысили в его... глазах его человеческое достоинство и вместе с тем пробудили некоторые потребности, не известные при крепостном режиме. Дух свободы и независимости личности, присущий этим реформам, невольно отразился в той или иной форме на многих сторонах жизни освобожденного народа, и не удивительно, что он обозначился в религиозной жизни".*

 *"Сдерживаемый крепостным правом в своих духовных правах, — пишет епископ Алексий (Дородницын), — народ, почуяв свободу, с жадностью ищет удовлетворения прежде всего своих интересов. Он осознал себя как личность, почувствовал прелесть духовной жизни... Это был поворотный пункт в духовной жизни народа".*

В. Г. Павлов в известной статье «Правда о баптистах» также отмечал, что *"лишь с освобождением крестьян от крепостной зависимости начинается... пробуждение религиозного сознания русского народа, которое выразилось в движении, получившем название штундизм".*

Мечта Александра II.

Повторный перевод и массовое издание синодального Нового Завета.

Движение "Книгоноши".

Общество распространения Священного Писания.

Старушка Филиппова распространяла книги на кладбище.

Среди книгонош особо выделялась Синклитикия Петровна Филиппова, которую за ее преклонный возраст прозвали «старушкой с книгами» (ей уже было за семьдесят). За четырнадцать лет, начиная с 1865 по 1879 год, она распространила семнадцать тысяч книг Священного Писания. С. П. Филиппова ходила по улицам, рынкам, площадям, посещала церкви, заводы, кладбища, трактиры Петербурга и Шлиссельбурга; путешествовала она и по южным берегам Ладоги,— везде неутомимо предлагая приобрести Книгу спасения.

«В одном трактире С. П. Филиппова встретила за чаем человек двадцать сапожников из соседней мастерской и продала им бывшие у нее книги. В это время входит один из их товарищей, мужчина лет тридцати, и тоже спрашивает Евангелие. У Филипповой уже не осталось ни одного лишнего экземпляра. Тогда он со слезами сказал: «Знать, я великий грешник и не наследую Царствия Божия, если не удостоился получить Евангелие». Старушке стало жаль его. Она вынула из кармана Новый Завет, который всегда носила с собой, и подала ему. Человек тот поклонился ей до земли.

«Что ты,— смутилась она,— Богу кланяйся!»

На девяносто восьмом году своей многотрудной и плодотворной жизни С. П. Филиппова мирно отошла к Господу.

Книгоноша И. К. Голубев

Когда он намеревался войти в один трактир, слуга не хотел его впустить. «Здесь торговать не полагается», — заявил он. Тогда Тиденберг вошел без позволения. «Как смеешь ты меня не впускать?— воскликнул он.— Меня посылают с Евангелием по трактирам и кабакам, до самого ада, чтобы люди Бога узнали!»

**9.4. Пробуждение среди немецких колонистов .**

Сдуть пепел проще, чем найти человека, который не ведает.

Первые обращения на Украине .

Иван Рябошапка

- выучил русский язык, чтобы читать Евангелие

- выучил немецкий язык

Матфея 7 гл. помогла Рябошапке покаяться.

Грамотность - сила движения штундистов.

Покаяние на ступенях лестницы мельницы.

Что его потрясло в 7-ой главе Евангелия от Матфея?

Первый молитвенный дом.

Крестил соседа и друга сапожника Михаила Ратушного.

Жалкое религиозное состояние русского народа до пробуждения.

Духовная жизнь народа, по свидетельству, приводимому в книге А. Рождественского, заключалась «в произнесении слов молитвы, часто бессвязных, в присутствии на богослужении без понимания высокого значения его и без ясного знания начал христианского учения... Он называет себя христианином и не может дать отчета, почему так называется; он молится Богу... только языком, осеняя себя крестным знамением машинально. Он содержит праздники и посты, говеет, почитает святых, поклоняется иконам, и все это делает потому, что так делали его предки и так поступать ему заповедали. На христианских святых он переносит грубые представления язычества, называя их богами».

Народная школа, которая в то время была призвана преподавать вместе с грамотой и начатки религиозного образования, распространяла свое влияние на незначительную часть населения. По данным, приводимым А. Рождественским, в конце шестидесятых годов в Херсонской губернии на одного учащегося в школе приходилось сто пятьдесят восемь неучащихся, а в Киевской губернии на одного — тысяча пятьдесят.